भईम् श्रीयशोविजयजैनग्रन्थमाला [२१–२२]

श्रीवादिदेवसूरिविरचितः

# प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारः

श्रीरत्नप्रभाचार्यविनिर्मितया रत्नाकरावतारिकाल्यया व्याल्यया समलङ्कृतः ।

शास्त्रविशारदजैनाचार्यश्रीविजयधर्मसूरिपादा-म्भोजचञ्चरीकायमाणाभ्यां

श्रावकपं०-हरगोविन्ददास-वेचरदासाभ्यां संशोधितुः

सच

#### वाराणस्यां

श्रेष्ठिभूरामाईतनुजहर्षचन्द्रेण निजधर्माभ्युदययन्त्राल्ये

सुद्रितः प्रकाशितश्च । प्राप्ति (BENERAL OF THE DIRECTOR GENERAL OF THE DIREC

YASHOVIJAYA JAINA GRANTHAMALA, 21,22.

≫₩ THE

# PRAMĀŅANAYA~ TATTVĀLOKĀLANKĀRA

OF

SHARE VADI DEVASŪRI WITH THE COMMENTARY

BATNAKABAVATABIKA

SHREE RATNAPRABHACHARYA.

EDITED

UNDER THE BENIGN INFLUENCE AND PATRONAGE
OF

SHASTRAVISHARAD JAINACHARYA SHREE VIJAYA DHARMA SURI BY

HIS HOLINESS' MOST DEVOTED SERVANTS,

SHRAVAK PANDIT HARGOVINDDAS

AND

SHRVAK PANDIT BECHARDAS.

PRINTED AND PUBLISHED

BY
HARSHCHAND BHURABHAI
PROPRIETOR OF DHARMABHYUDAYA PRESS,
BENARES.

—::--Price, <del>Rs</del> 3-0-0. 

#### अहम्

#### प्रस्तावना।

कः खल्वाहेततत्त्वाभियुक्तः, तार्किकचकचकवार्तेत्वेन, प्रतिवादिभयङ्करत्वेन च सुविश्चतानां मूळप्रन्थमेतं प्रणेतृणां वादिश्रीदेवस्रीणां सुविहित-सुगृहीतेन नामधेयेन नास्त्यत्यन्तं परिचितः ?। एतेषां जन्म विकमाकीद् वहि-वेद-चन्द्र-मूमिप्रमिते (१९४३) वर्षे गूर्जरदेशान्तर्भते मुह्हाहृतनाक्ति नगरे प्राग्वाटवंशसुक्तोपमस्य वीर्तनागाह्वयस्य श्रेष्ठिनो जिनदेवीनाम्न्या गृहिण्याः कुक्षौ समजिनष्ट । प्रददे चैषां पितृभ्यां पूर्णचन्द्र इति नाम । पूर्वपुण्योदयवशेन निसर्गत एव संसाराद् विरक्तिचत्तेस्तैः, परित्यज्य मोहसाम्राज्यशालिनीं वैभविकीं मूर्च्छां, श्रीमन्युनिचन्द्रस्ररीणां समीपे विक्रमादित्याद् द्विषैञ्चकेन्द्रसंख्ये(११५२) संवत्सरे आहेती दीक्षा प्रतिपेदे । समतिष्ठिपंश्च दीक्षासमये गुरवस्तेषां रामचन्द्र इति नाम । स्रोकेनेव कालेनाऽचिन्त्यप्रतिमाप्रकर्षवश्वतः समभ्यस्य सर्वविषयाणि शास्ताणि, संप्राप्य वादविद्यायां परां काष्टां, विहृत्य चानेकेषु देशेषु, महतीषु समाद्य पराजयं लिम्पता नानाविधाः प्रतिवादिविशारदाः; यद्यभावकचरित्रे तच्चरित्रप्रतिपादन-परे एक्विंशे शृक्षे—

"सद्वृत्तो जीवनच्छायो राजमानः स्वतेजसा । प्राग्वाटवंश्वमुक्ताऽऽसीद् <u>वीरनागा</u>भिषो गृही" ॥ ७ ॥ इति श्रीप्रभावकचरित्रे स्पष्टं 'वीरनाग' इत्युक्षेखात् । ३ "दीक्षा युग्मशरेश्वरे " इति प्रभावक्रचरित्रे ।

 <sup>(</sup>१) (१) सिवेदाशिवे जन्म' इति प्रमावकचरित्रे । २ यतु निर्णयसागरसुदितस्य
प्रमाणनयतत्त्वाळोकाळङ्कारभाषानुवादपुरतकस्य प्रसावनायां देवसूरिपितुर्नाम ' नागदेव' इति व्यळेखिः तिचन्त्यम्,

"शिवाद्वैतं वदन् बन्धः पुरे धवलके द्विजः ।
काइमीरसागरो जिन्ये वादात् सत्यपुरे पुरे ॥ ३९ ॥
तथा नागपुरे क्षुण्णो गुण्यन्द्रो दिगम्बरः ।
चित्रकृटे भागवतः शिवभूत्याख्यया पुनः ॥ ४० ॥
गङ्गाधरो गोपिगरौ धरायां धरणीधरः ।
पद्माकरो द्विजः पुष्करिण्यां च वाग्मदोखुरः ॥ ४१ ॥
जितश्च श्रीस्ट्रगुक्षेत्रे कृष्णाख्यो बाह्मणाद्रणीः ।
पृवं वादजयोन्मुद्रो रामचन्द्रः श्वितावसूत्" ॥ ४२ ॥

एवं च विश्वसिम्नपि विश्वे बादिमतङ्गजशार्दूळ्लेन परां प्रसिद्धि समासादितवतस्तान् सुयोग्यतयाऽतिप्रसन्नचित्ता गुरवो 'देवसूरि' इति नामदानपूर्वकं विक्रमात् ११७४ वर्षे सूरिपदे न्यवीविशन् ।

एभिर्वादियवरेरणहिल्लपुरपत्तने श्रीसिद्धराजजयसिंहक्षितिपतेर्नानः शाखितशारदेरनेकैः प्रामाणिकमकाण्डेमिण्डितायां चतुरङ्गायां परिषदि तर्ककिकेशरनल्पैविंकल्पकल्पनाजालैः पराभृति प्रापितश्चतुरशितौ समास्र लन्धजयप्रतिष्ठोऽपि कुमुदचन्द्रनामा दिगन्चराचार्यः, समर्थितश्च स-युक्तिस् किकं नारीनिर्वाणविधिः, प्रभावमापादितं श्वेताम्बरं शासनम्, समुचिन्भतश्च स्वकीयो विमलो यशःस्तम्भः । तदानीं च समामध्य-मध्यासीनेरन्यगच्छीयरिष् बहुमिर्जगद्विख्यातैः श्रीभद्वमचन्द्राचार्यप्रभुतिभः स्त्रिरिमः, अप्रतिवश्चद्विनिंजं कवित्वकोशलं, परां स्त्रतिमुपनीता

इति श्रभावकचरित्रे श्रीहेमचन्द्राचार्यश्रवन्यगतश्चोकेन हेमचन्द्राचार्याणां बान दिश्रीदेवसूरिसमानकालिकत्वं सुप्रतीतम् ।

९ "श्रीदेवसूरिरपरश्च जगत्त्रसिद्धो वादीश्वरोऽस्तगुणचन्द्रमदोऽपि बाल्ये" इति गुर्वावल्यां श्रीमुनिसुन्दरसूर्योऽपि ।

२ "वेदाश्वराङ्करे वर्षे सूरित्वमभवत् प्रभोः" इति प्रभावकचरित्रे ।

३ ''शरवेदेखरे वर्षे कार्तिके पूर्णमानिशि । जन्माऽभवरप्रभोर्न्योमवाणशस्मी व्रतं तथा'' ॥ ८४८ ॥

वादी-द्राः श्रीदेवसूरिपादाः; तथा च प्रभावकचरित्रे—
"श्रीसिद्धहेमचन्द्राभिधानशब्दानुशासने।
सूत्रधारः प्रभुः श्रीमान् हेमचन्द्रप्रभुक्षेगौ"॥ २५०॥

तथाहि--

यदि नाम कुयुत्यन्द्रं नाजेष्यद् देवस्तिरहिमश्चिः । कटिपरिधानमधास्यत् कतमः श्वेतान्वरो जगित ? ॥२५१॥ श्रीचन्द्रस्त्यसात्र सिद्धान्तसेव मृतंयः । शासनोद्धारकुर्मायाऽशासन् श्रीदेवस्त्ये ॥ २५२ ॥ श्रीमदेवगुरौ सिंहासनस्थे सित मास्तित । प्रतिद्यायां न लग्नानि वृत्तानि महतामपि "॥॥ २५३ ॥

अपरेरिप तत्समानकालिकैः, पश्चाद्भाविभिश्च भृ्रिभिः सूरिभिः वीदिवयीणां जयश्रीसमागमस्य, चातुर्वेद्यवैद्यारद्यस्य, माहास्योत्कीर्त-नस्य, सत्तासमयाद्युपवर्णनस्य च तत्तद्यन्थेषु विहितः संवादः सुस्पष्टं स्रोचनगोचरीभवति, तथाहि—

" वैरत्र स्वप्रभवा दिगम्बरस्याऽर्पिता पराभृतिः । प्रत्यक्षं विद्वचानां जयन्ति ते <u>देवसूरयो</u> नब्याः "॥ (पृष्ठ १)

"आज्ञावासःसमयसमिधां संचयैश्चीयमाने स्त्रीनिर्वाणोचितञ्जचिवचश्चातुरीचित्रमाने। प्राजापत्यं प्रथयति तथा सिद्धराजे, जयश्री-

र्थस्योद्वाहं व्यथित स सदा नन्दताद् देवस्रिः" ॥ (पृष्ठ १८६)

( रत्नाकरावतारिकायां श्रीरत्नप्रभसूरयः )

"शिष्यः श्रीमुनिचन्द्रस्रिमृनिभिगींतार्थच्डामणिः पट्टे स्त्रे विनिवेशितस्तद्तु स श्रीदेवस्रिमुः। आस्थाने <u>जयसिंहदेवनु</u>एतरेर्थेनाऽस्तादिग्वाससा स्त्रीनिर्वाणसमर्थनेन विजयस्तम्भः समुत्तम्मितः "॥ ( उपदेशमास्त्राटीकाप्रशस्तौ स्त्रप्रमस्रूरयः)

१ एतात्रिर्माणकालस्तु प्रन्यकर्तृभिस्तत्रैव " विक्रमाट् वसुकोकार्कवर्षे माचे समर्थिता" इत्येनेन प्रतिपादितः ।

"अनन्यसाधारणशीलसंपदे विनम्नविद्वज्ञनमृद्विताऽऽपदे । दिगम्बराडम्बरभङ्गसूर्ये प्रणम्य तस्मे गुरुदेवसूरये "॥ २॥ "श्रीदेवसूरिसुगुरोः स्कुटनाममन्त्रनित्यस्मृतिसदुपदेशवशेन वृत्तिस् । श्रीमन्सुनीन्द्रमृनिचन्द्रकृतावमुष्यां सूरिमेद्देश्वर इति प्रकटां चकार"॥१॥ (आवड्यकसप्ततिटीकायां श्रीमहेश्वराचार्याः)

"श्रीदेवस्रिप्रमुखा बभृवुरन्येऽपि तत्पादपयोजहंसाः । येपामबाभारचितस्थितीनां नालीकमेत्री सुदमाततान" ॥, (जिनैधर्मप्रतिबोधे श्रीसोमप्रमस्रयः)

"भेजेऽवकीर्णतां नग्नः कीर्तिकन्थामुपार्जयन् । तां देवसूरिराव्छिद्य तं निर्यन्थं पुनर्व्यथात्" ॥ १ ॥

(श्रीउँद्यप्रभदेवाः)

" स्रै श्रीकरीससकवादिदेवाचार्यस्य शिष्योऽजिन रामचन्द्रः ।
सूरिविनेयो जयमङ्गलोऽस्य प्रशस्तिमेतां सुकृती व्यथत्त " ॥
"वस्त्रप्रतिष्ठाचार्याय नमः श्रीदेवसूरये ।
यद्यसादमिवाऽऽस्याति सुखप्रश्रेषु दर्शनम्" ॥
( सँमरादिखसंक्षेपे श्रीप्रशृज्ञाचार्याः )

"वादविद्यावतोऽद्यापि लेखशालामगुङ्झता । देवस्रिप्रभोः साम्यं कथं स्याद् देवस्रिणा ? "॥ "वाहस्यलाधिपलस्य पातने प्रथितोद्यमः। अपूर्वैः कोऽपि लोकेऽस्मिन् देवस्रिः कृतोदयः"॥

#### १ एतदग्रन्थविरचनसमयः---

"श्विः-जळिथ-सुर्थवर्षे श्चिमासे रविदिनसिताष्टम्याम् ; जिनधर्मप्रतिबोधः क्छसोऽयं गूर्जरेन्द्रपुरे" ॥ १४ ॥ इति प्रशस्तिप्रान्तभागे अन्यकर्तृभिः स्वयमेवोदटङ्कि । २ स्याद्वादमञ्जरीप्रणेतॄणां श्रीमक्षिषेणसूरीणां गुरवः, धर्माभ्युदयमहाकाव्या-दिविनिर्मातारश्च ।

3 Ipigraphia Indica, Vol. ix. p. 79.

४ . "वर्षे बारिधिपक्षयक्षगणिते श्रीवर्धमानस्थितिश्वकेऽमुं" इत्येतत्प्रशस्तिप्रा-न्तमागोक्षेबेन प्रन्थस्याऽस्य निर्माणाऽवसरो विक्रमार्कसंवत् १३२४ रूपः श्रतीयते । 
> "वादिश्रीदेवसूरोणगगनिवधोविंश्रता शारदाया नाम प्रत्यक्षपूर्व सुजयपदभृतो मङ्गलाह्नस्य सुरेः। पादद्वन्द्वारविन्दे बुधमयुपहिते भृङ्गमृङ्गिं दधानो द्युतिं सोमोऽभिरामामङ्गत कृतिमतां वृत्तरताकरस्य"॥

(बैक्तरलाकरटीकायां श्रीसोमचन्द्रपण्डिताः )
"नानो यद्मतिभाधर्मात् कीर्तियोगपटं त्यजन् ।
हियेवाऽत्याजि भारत्या देवस्रिपेट्रेऽस्तु वः ॥ १ ॥
सत्रागारमशेषकेवरुश्तां अक्ति तथाऽस्थापयन्नारीणामपि मोक्षतीर्थमभवत् तद्युक्तियुक्तोत्तरैः ।
यः श्रेताम्बरशासनस्य विजिते नग्ने प्रतिष्ठागुरुस्तदेवाद् गुरुतोऽप्यमेयमहिमा श्रीदेवस्रिप्रशुः" ॥ २ ॥

( प्रवन्धचिन्तामणौ श्रीमेस्तुङ्गाचार्याः )

"अतिष्टिपन् निर्वृतिसङ्गनाजने विजित्य ये दिक्पटमागमोक्तिभेः। विवादविद्याविद्वरं वदावदा जयन्ति तेऽमी मुभुदेवसूरयः"(पृ० २) "सिताम्बराणामपि यैश्व दर्शनं स्थिरं कृतं गूर्जरभूमिमण्डले। चलाचलं दिक्पटवादवात्यया मनोमुदे ते मम देवसूरयः "॥ (")

''श्रीविकमनृपकाले नन्द-कर-कृपीटयोनि-शशिसंख्ये । समजिन रजोत्सवदिने दृत्तिरियं मुग्धवोधकरी''॥ ४॥

२ "एतद्यन्थानिर्माणसमयः

"त्रयोदशखन्दशतेषु चैकषष्टयाधिकेषु कमतो गतेषु । वैशाखमासस्य च पूर्णमायां प्रन्थः समाप्ति गमितो मितोऽयम्"॥ इति पद्यमुपन्यस्यद्विप्रन्थकर्तृभिरेष प्रत्यपादि ।

अयं प्रन्थो विक्रमाकीत् १३२९ वर्षे पण्डितेर्निर्मितः, यत्त एव प्रन्थान्त-भागे—

"तर्यद्वाचलपूर्वपर्वतिशतः श्रक्षारितम्मश्रुतिः
स्फूर्जैक्कोमुदचन्द्रधामनिहतिप्रख्यातकीर्तिष्रजः ।
तापव्यापदपाकृतिप्रमुदितेरासेब्यमानो भृशं
सच्चकैः सततं चिरं स जयति श्रीदेवस्रिमश्रः" ॥ (पृष्ठ-३५३)
(शाौन्तिनाथमहाकाव्ये श्रीमुनिमद्रस्र्रयः)

"तस्त्राऽभवन्नजितदेवमुनीन्द्रवादिश्रीदेवस्रितृषभप्रमुखा विनेयाः"॥२४॥ ( क्रियारतसमुचये श्रीगुणरत्नस्र्यः )

"अष्टहयेशिमितेऽब्दे विक्रमकालाट् दिवं गतो भगवान् ।
श्रीमुनिचन्द्रमुनीन्द्रो ददातु भद्राणि सङ्घाय ॥ ७२ ॥
तस्मादमृद्जितदेवगुरुर्गरीयान् प्राच्यस्तपःश्चतिनिधर्जेलथिगुणानाम् ।
श्रीदेवस्पिरपरश्च जगत्मसिद्धो वादीश्वरोऽस्तगुणचन्द्रमदोऽपि बाल्ये ॥७३॥
येनाऽदितश्चतुरशीतिसुवादिलीलाल्ज्योलस्त्रम्यसम्पदकेलिशाली ।
वादाहवे कुसुदचन्द्रदिगम्बरेन्द्रः श्रीसिद्धसूमिपतिसंसदि पत्तनेऽस्मिन्॥७४॥
वेदसुनशिमितेऽब्दे देवगुरुर्जगदनुत्तरोऽभ्युदितः"

(गुर्वावल्यां श्रीमुनिसुन्दरसूरयः)

 श्रीयशोविजयजैनप्रस्थमालायां मुद्रितम् । एतद्ग्रस्थिनिर्माणकालप्रतिपादन-परं तत्रस्थिमिदं पद्यम्—

नद् पथम्— ''अन्तरिक्ष्−रजनीहृदीश्वर−ब्रह्मवक्त्र−शशिसंख्यवत्सरे । ैवकसे शुचितपोजयातिथौ शान्तिनाथचरितं व्यरच्यत'' ॥१७॥

२ श्रीयशोविजयजैनग्रन्थमालायां प्रसिद्धिमानीतोऽयं ग्रन्थः । इदंप्रन्थप्रण-यननिर्णयनाय--

"काले षड्-रस-प्रवेदस्सरिमते श्रीविक्रमार्काद् गते गुर्वोदेशवशाद् विमृश्य च सदा खान्योपकारं परम् । अन्यं श्रीगुणरलसूरिरतनोत् प्रज्ञाविहीनोऽप्यमुं निर्हेतुपक्रतिप्रधानजनवैः शोष्यस्वयं धीधनैः॥ ६३ ॥

इति तत्प्रशस्तिप्रान्तभागे स्थितोऽयं रुठोक एव पर्याप्तः ।

. ३. श्रीयशोविजयजैनप्रन्थमालायां प्राकाश्यं प्रापितोऽयं प्रन्थः । एतद्विषान-समयमिममुङ्खिलिन प्रन्थकाराः-

" रस-रस-मनुमितवर्षे सुनिसुन्दरसूरिणा कृता पूर्वम् । मध्यस्थैरवधार्या गुर्वासीयं जयश्रीद्धा " ॥ " श्रीमुनिचन्द्रस्रिशिष्याः श्रीअजितदेवस्रिवादिदेवस्रिप्रसृतयः । तत्र वादिश्रीदेवस्रिभः श्रीमदणहिष्ठपुरपत्तने जयसिंहदेवराजस्वाऽनेकविद्वरुजनकिलतायां सभायां चतुरशितिवादरूव्धजययशसं दिगम्बरचकवर्तिनं वादिष्टिपुं कुमुद्चन्द्राचार्यं वादे निर्जलय श्रीपत्तने दिगम्बरप्रवेशो निवारितोऽखापि प्रतितः । तथा वि०चतुरिधकद्वादशशत(१२०४)वर्षे फट्टवर्ष्ट्रिप्रामे चैत्यविम्बयोः प्रतिष्ठा कृता, तत्तीर्थं तु सम्प्रत्यपि प्रसिद्धम् । तथा आरासणे च श्रीनेमिनाधप्रति- छा कृता । चतुरशितिसहस्र (८४०००)प्रमाणः स्वाद्वादरुज्ञकर्तामा प्रमाणप्रन्थः कृतः । येभ्यश्च यन्नामेन स्वातिमचतुरिशासं वि० चतुर्स्विद्यस्याति एक्षा हिम्स्वरुप्ति । एषां च वि० चतुर्स्विक्ष एकादश्वशत (११३४)वर्षे जन्म, द्विपञ्चशत्व । एषां च वि० चतुर्स्वरुप्ति एकादश्वशत (११३४)वर्षे जन्म, द्विपञ्चशत्व (११४२)दक्षि । चतुःससत्यधिके(११७४)सृतिपदम् । पद्विंशत्वधिकद्वादशशत (१२२६)वर्षे श्राव-णवदिससम्यां गुरौ स्वर्गः ॥

(तपागच्छपद्वावल्यां श्रीधर्मसागरीपाध्यायाः )

प्रतिपादितरुचैतेषां वादिपुज्जवानां प्रपञ्चेन प्रबन्धो सुँद्वितकुमुद-चन्द्रमकरण-प्रभावकचरित्र-प्रवन्धिचन्तामण्यादिग्रन्थेषु पूर्वकालिकैलै-स्तैविंद्वद्वरैः, इति विशेषार्थिभ्यस्तत्रैव विलोकनार्थं विज्ञप्यते ।

एभिर्वादिकुळोत्तंसैः प्रभातस्मरणकुळक-श्रीमुनिचन्द्रस्र्रिस्तुति-श्रावकधर्मकुळकादिव्यतिरिक्तोऽस्यैव मन्यस्य विस्तरेणार्थपातिपादनपरश्च-तुरशातिसहस्रक्षोकप्रमितः स्याद्वादरलाकराख्यो यथार्थनामा प्रमाणप्र-न्थोऽपि निरमायिः यस्य परिचयार्थः महत्त्वपूर्णत्वं सकळतर्कप्रन्थमौ-छिम्रकुटत्वं च परिचायितं—

"इह हि लक्ष्यमाणाऽक्षोदीयोऽयीक्ष्रणाक्षरक्षीरनिरन्तरे, तत इतो दश्यमान-

१ श्रीयशोविजययन्थमालायां मुद्रितमिदं प्रकरणम् ।

२ यत् स्याद्वादरत्नाकरे प्रथमपरिच्छेदपर्यवसाने वादिवर्याः-

<sup>&</sup>quot; इति सकलतार्किक-वेयाकरण-सैद्धान्तिक-सहदय-कविचकचकवर्ति- चारित्र-चूडामणि-सुविहितसुग्रहीतनामधेयश्वेताम्बराधिपश्रीमन्सुनिचन्द्रसूरिचरणसरसीस्होप-जीविना श्रीदेवाचार्येण विरचिते स्याद्वादरत्नाकरे प्रमाणनयतत्त्वाळोकाळङ्कारे प्रमा-णस्करानिर्णयो नाम प्रथमः परिच्छेदः ।

स्याद्वादमहासुद्वासुद्वितानिद्रप्रमेयसहस्रोत्तुक्ररक्रचरक्रभक्रिसक्वसौभाग्यभाजने, अतुल्फलभरभ्राजिष्णुभूथिष्ठागमाभिरामातुच्छपिरच्छेदसंदोहशाद्वलासक्रमानन्त्रकुले, निरुपममनीषामहायानपात्रव्यापारपरायणपुरुपप्राप्यमाणाऽप्राप्तपूर्वरल-विकेषे, क्वचन वचनरचनानवयगयपरम्पराप्रवालजालजिटेले, क्वचन सुकुमारकान्तालोकनीयास्तोकरलोकमोक्तिकप्रकरकरिवते, क्वचिद्वेकान्तवादोपकिरपाऽ-तल्यविकल्पकछोलोह्यासितोद्दामदूषणाद्विविद्वाच्यमाणानेकतीर्थिकनकचक्रचान्त्रे, क्वचिद्वराताशेषदोपप्रत्यामान्त्रमानपाठीनपुष्टच्छ्टाच्छोन्द्रनाच्यास्त्रपर्वाच्यामानमात्रीपद्वाच्यास्त्रमानपाठीनपुष्टच्छ्टाच्छोन्द्रनाच्छलदतुच्छ्याकर्रे, क्वापि तीर्थिकप्रन्थप्रस्थितार्थनस्याप्तियानस्याप्तियानस्यत्वानस्याप्त्रमानप्रक्रमानञ्च स्वापित्रप्तिक्रम्यप्रस्थितार्थनस्यापेत्रपर्वाच्यानस्यत्वानस्यापेत्रपर्वाच्यानस्यापेत्रपर्वाच्यानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्यत्वानस्य

- " प्रभूतं चात्र वक्तव्यं तचोक्तमेव बृहद्वृत्तौ वितत्य श्रीपूज्यैः"
- " एतदत्र विततीक्रियमाणं प्रस्तुतेतरिदव प्रतिभाति । विस्तराय च भवेदिति चिन्त्यं तद् विछोक्य गुरुगुम्फितवृत्तिम् "।
- " आक्षेपश्च समाधिश्च ज्ञेयौ रत्नाकरादिह "।
- भङ्गः कथात्रयस्याऽत्र निग्रहस्थाननिर्णयः ।श्रीमद्ररत्नाकरप्रन्थाद् धीधनैरवधार्यताम् ॥

यतः---

प्रमेयरत्नकोटीभिः पूर्णो रत्नाकरो महान् "।

( रताकरावतारिका )

" स्याद्वादरत्नाकरतर्कवेधा मुद्दे स केषां न हि देवसूरिः ? "।

( गुर्वावली )

" स्याद्वादरत्नाकर इत्यस्ति तर्को महत्तमः । वादिवृन्दारकश्रीमदेवसूरिविनिर्मितः" ॥ १ ॥

( रत्नाकरावतारिकापञ्जिका )

" कान्ताननेकान्तमतावङम्बनः स्याद्वादरत्नाकरवाङ्मयादिकान् "।
(विजयप्रशस्तिमहाकाव्ये)

" स्वाद्वादरत्नाकरनामा, अणिह्लपुरपत्तने श्रीसिद्धराजजयसिंहदेवप्रमुख-

महासभ्यसमक्षं कुमुदचन्द्राख्यदिगम्बराचार्येण सह विवादं कुर्वाणेर्छेब्धजय-वादैर्वादिश्रदिवस्रिपादैः कृतश्चतुरशीतिसहस्त्रप्रमाणः प्रमाणप्रन्थः "।

(विजयप्रशस्तेरुपरितनश्चोकंस्य टीका)

इत्यादयः प्राक्तनैरनृचानैरुल्लेखिता उल्लेखा एवाऽळं भविष्यित्त, इति क्रुतमत्र बहुभाषितेनाऽस्माकम् । एतेनैतेषां वादिसिंहानां सर्व- शास्त्रविषयकं प्रौढपाण्डित्यं परमाविषमिषिगतिमत्यप्यास्माकीनं वक्तव्यं सामथ्योदेव निर्व्यूढं भवति ।

एतस्या रत्नाकरावतारिकाख्यायाधीकायास्तु विनिर्मातारस्तार्किक-मतिल्लका रत्नप्रमस्र्रयस्तेषामेव वादश्रेणिशिरोमणीनां शिष्योत्तेसाः समभूवन्, इति टीकाकृतः स्वयं स्विवरचितेषु तत्तद्ग्रन्थेषु प्रत्यपीपदन्; तथाच रत्नाकरावतारिकायाः प्रान्ते--

> " प्रज्ञातः पदवेदिभिः स्फुटदशा संभावितस्तार्किकैः कुर्वाणः प्रमदाद् महाकविकयां सिद्धान्तमार्गाध्वगः । दुर्वाथङ्कशदेवस्रिचरणाम्भोजद्वयीषट्पदः श्रीरत्नप्रभस्रिरत्यतरघीरेतां व्यधाद् वृत्तिकाम् "॥ ५॥

#### उपदेशमालाटीकायामपि—

- " पायं पायं प्रवचनसुघां प्रीयते या प्रकामं स्वैरं स्वैरं चरति कृतिनां कीर्तिवछीवनेषु । दोग्धी कामान् नवनवरतैः, सा सृशं प्रीणयन्ती माद्यवत्सान् जयति जगति श्रीगवी देवस्रेः "॥
- " तत्पृह्मभवोऽभवन्त्रथ गुण्यामाभिरामोद्याः श्रीभद्देश्वरसूर्यः द्युचिधियस्तन्मानसप्रीतये । श्रीरत्नप्रभसूरिभिः द्युभक्कते श्रीदेवसूरिप्रभोः शिष्यैः सेयमकारि संमदकृते वृत्तिर्विशेषार्थिनाम् " ॥

रत्नाकरावतारिकापिङ्किकायां श्रीराजशेखरसूरयश्च-

" श्रीदेवसूरिशिष्येन्द्रैः श्रीरत्नप्रभसूरिभिः।

तत्र टीका रुषुश्रके रुनाकरावतारिका "॥ प्रवन्धचिन्तामण्यां श्रीमेरुतुङ्गाचार्या अपि—

"अथ देवस्रिप्रभो रत्नप्रभाभिधानः प्रथमशिष्यः क्षपामुखे गुप्तवे-षतया कुमुदचन्द्रस्य गुरूद्दे गर्तः"।

एतेन य एव वादिवर्याणां समयः स एवैतेषां टीकाकृतामि, इति निःसंशयं प्रतीयते ।

अत्र अन्थे म्लस्त्राणां स्फुटतरमर्थप्रकाशनम्, तत्र तत्र विप्र-तिपन्नानामन्यदर्शनानां मतस्योपस्थापनम्, युक्तितितिभिर्जिनमताऽनुमतं तत्प्रतिविधानं च तादृश्या सहृद्यसृद्यश्रम्या लालित्यपूर्णया भाषापद्धत्या निर्विणितं, यादृशी विरल्भेव तर्कश्रन्थेप्वन्येषुप्रस्थते ।

अन्थरवाऽस्य दर्शनविषयकत्वेन स्वाभाविकं काठिन्यं, तत्राऽपि भौढळेखसहकृतगभीराशयत्वेनाऽतिकृच्छृगम्यत्वं च विज्ञाय तदर्थाव-बोधसहाये पण्डितश्रीज्ञानचन्द्रमलधारिश्रीराजशेखरस्रिरेभ्यां टिप्पण-पञ्जिके निरमायिषाताम्, ये अद्यापि विद्यमानतां विमृतः।

एते चं टीकाकाराः शाब्दिकचेतश्चमस्कारचव्चून् शब्दमयोगान् प्रयुक्षानाः समस्युचन् निजां व्याकरणपारदर्शिताम्, सुमनोमनोहरै-रनवचैः पचेरेव संपूर्णमपि महीयांसं चक्षुःप्राप्यकारितावादं समुपन्यस्यमाना आवीविदल्लासीयां साहित्यशास्त्रप्रवीणताम्, पुनः पुनः परा- इत्तेस्त्रयोदशिरेव वर्णेजगत्कर्तृत्वनिराकरणं निर्मिमाणाश्च पर्यचीचयन् स्वयमेव स्वकीयमद्भुतास्पदं प्रतिभाषकर्षम्, इति ग्रन्थस्थाऽस्य समू-

९ एवं च 'वादिदेवसूरिणामेव शिष्याः श्रीरत्नप्रससूर्यः' इति प्रतिपादनपरे-ष्वनेकेषु निद्षिषु प्रमाणेषु सत्स्विप, यदेतद्भाषानुवादपुस्तकप्रस्तावनायां केनािप श्रीरत्नप्रसस्रीणां गुरुत्वेन श्रीभदेश्वरस्र्रय उपन्यस्ताः, तत्र विना तत्प्रस्तावकस्याऽ-इतां, किमन्यत्कारणमभिषातुं शक्यते ? ।

लचूलं सुविचारं विलोकनेन विनिश्चेष्यन्ते विपश्चितः, स्वयं श्रद्धास्यन्ते च टीकाक्वद्भिर्यन्थपर्यवसानप्रतिपादितमिदं अन्थमहत्त्वप्रदर्शकं पद्यमिष्-

> " वृत्तिः पञ्च सहस्राणि येनेयं परिपट्यते । भा-रती भारती चास्य प्रसर्पन्ति प्रजल्पतः "॥

श्रीमद्रत्नप्रमसूरिभिरन्येऽपि श्रीनेमिनाथचरित-उपदेशमालाटीका— मतपरीक्षापञ्चाशदादयो नानाविधा ग्रन्था अग्रन्थिपत, यैरपि तेषां विविधशास्त्रविचक्षणता, प्रतिमाप्राग्मराधिकारिता च बाढं प्रतीतिपथ-मवतरित ।

किञ्च, स्वयं वादिपुङ्गवा अपि निजे स्याद्वादरत्नाकरे इलोकिमिमं समुपन्यस्यन्तश्चित्ताकषेकैः शब्दैः श्रीरत्नप्रमसूरिभ्यः श्लापन्ते—
"किं दुष्करं भवतु तत्र मम प्रवन्धे यत्रातिनिर्मलमितः सतताभियुक्तः ।

<u>मदेश्वरः</u> प्रवरस्किमुधाप्रवाहो र<u>न्नप्रमश्च</u>मजते सहकारिभावम् ?"॥१॥

एतन्मुद्रणावसरे यान्यादर्शपुस्तकानि येषां महात्मनां सान्निध्या-दुपरुठ्यानि, तानि, तेषां धन्यवादार्पणपूर्वकमुपकाराङ्गीकारसहकाराणि नामानि चात्रोख्लिख्यन्ते ।

- १ पन्न्यासश्रीवीरिवजयानां पुस्तकमेकं, द्युद्धं, प्राचीनं, प्रान्ते एत-दुक्षेत्रसमन्वितं च-
  - " संवत् १४९५ वर्षे ज्येष्टशुक्क ९ भृगुवासरे महं नारद्लिखितम् "
- २ मुनिराजश्रीजयविजयानां पुस्तकमेकं शुद्धं, प्राचीनं च ।
- भावनगरश्रीसंघभाण्डागारस्य पुस्तकमेकं गुद्धं, नातिष्राचीनम्, अन्तेऽक्षरेरेतैः सहकृतं च-
  - " संवत् १७०० वर्षे प्रथमचैत्रमासे कृष्णपक्षे ३ शनौ दिने "
- वाराणसेययतिवर्यश्रीनेमिचन्द्राणां पुस्तक्रमेकं नवीनं, शुद्धं च ।
   एवं च पुस्तकचतुष्टयसाहाय्येन महता परिश्रमेण शोधितमुद्धितेः

ऽप्यस्मिन् पुस्तके 'मनुष्यसहभुवो आन्तयो दुर्निवाराः ' इति नियमेन याः काश्चनाऽग्रुद्धयः स्थिता भवेयुः, ताः कृपां विधाय सभावसुन्दराः सज्जनाः शोधयन्तु-

इति प्रार्थयेते-हरगोविन्द-बेचरदासौ ।



# श्रीरत्नाकरावतारिकास्थवाद्स्थळा-

# नामनुक्रमः।

# प्रथमः परिच्छेदः ।

आदिवाक्यकरणाऽकरणचर्चायां बौद्धसम्मतः शब्दार्थसंबन्धस-ण्डनात्मकः पूर्वपक्षः, तदुत्तरं, वाक्यकरणेऽनेकान्तवादास्यु-

प्र० पद्धिः

39 99

|    |    | पगमश्च।                                                                                                                  |  |  |
|----|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 99 | 35 | न्यायमार्गानुयायिभिः कापिलैश्च कल्पितस्य 'अर्थोपलविधहेतुः<br>प्रमाणम् ' इत्येतस्प्रमाणलक्षणस्य, मीमांसकाऽभिन्नेतस्य 'अन- |  |  |
|    |    | धिगतार्थांऽधिगन्तृ प्रमाणं ' इति प्रमाणखरूपस्य च परा-                                                                    |  |  |
|    |    | करणम् ।                                                                                                                  |  |  |
| 35 | २३ | स्वरचितप्रमाणस्रक्षणकण्टकोद्धारः ।                                                                                       |  |  |
| 98 | 33 | सन्निकर्षप्रामाण्यपरासनम् ।                                                                                              |  |  |
| 36 | 90 | ताथागताऽभिमतनिर्विकल्पकप्रत्यक्षप्रामाण्यनिरासः।                                                                         |  |  |
| २३ | 92 | विपर्ययमसन्वानस्य विवेकाऽऽख्यातिं च स्वीक्कवीणस्य प्रामा-<br>करस्य तन्मतोपस्थापनपूर्वकं प्रतिविधानस् ।                   |  |  |
| २७ | २६ | श्रून्यवादखण्डनम्, अवयविवादनिराकरणं च ।                                                                                  |  |  |
| 38 | 35 | बाह्यार्थापरूपिनां ब्रह्मवादिनां समीक्षा, बाह्यार्थव्यवस्थापना च।                                                        |  |  |
| 30 | २० | खसंवेदनप्रत्यक्षविरोधिनां भाष्टानां निराकरणम् ।                                                                          |  |  |

#### द्वितीयः परिच्छेदः।

ज्ञानान्तरवेद्यज्ञानवादिनां यौगानामवमाननम् ।

२५ एकान्तेन स्वतः परतश्च प्रामाण्याऽप्रामाण्यवादिनां जैमिनीयानां तिरस्करणम्, यच स्वमते प्रामाण्यमप्रामाण्यं चोभयमपि परत-एवौत्पत्तौ, झसौ तु स्वतः परतश्चेति, तद्यवस्थापनं च।

४७ २१ प्रत्यक्ष-परोक्ष-प्रमाणद्वयव्यवस्थापना, अन्येषां च तेष्वेवान्तर्भावः।

|            |        | ( २ )                                                                                                           |
|------------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| पृ०        | पङ्किः | विषयः ।                                                                                                         |
| પ્યુ       | २३     | चक्षुःप्राप्यकारित्वखण्डनम् ।                                                                                   |
| ५९         | Ę      | श्रोत्रेन्द्रियाऽप्राप्यकारित्वोत्थापनम् ।                                                                      |
| ६४         | २२     | तमञ्जाययोर्द्रेन्यत्वसंस्थापनम् ।                                                                               |
| ७२         | २२     | सर्वज्ञसत्ताऽऽवेदनपूर्वं मीमांसकनिराकरणम् ।                                                                     |
| ७७         | 8      | जगत्कर्तृत्वविध्वंसः ।                                                                                          |
| ८१         | 3      | केविकविकाविद्याः तां चानभ्युपगच्छतां दिगम्बराणा-<br>मपाकरणम् ।                                                  |
|            |        | तृतीयः परिच्छेदः ।                                                                                              |
| २          | 30     | स्मृतिप्रामाण्यव्यवस्थापनम् ।                                                                                   |
| ₹          | २७     | उपमानप्रमाणनिराकरणपूर्वे प्रत्यभिज्ञानप्रामाण्यस्थिरीकरणम् ।                                                    |
| v          | 92     | बौद्धाऽभिमतस्य व्याप्तिनिर्णायकस्य विकल्पस्य निराकरणम्,<br>तर्के एव व्याप्तिनिश्चेतृत्वप्रामाण्ययोर्देडीकरणं च। |
| <b>ዓ</b>   | 3.5    | अनुमानप्रमाणतास्थापनपुरस्सरं चार्वाकाभिप्रेतस्य 'प्रत्यक्ष-<br>मेवैकं प्रमाणस् ' इति सिद्धान्तस्य पराकरणस् ।    |
| 90         | २७     | सद्धेतुळक्षणसमालोचनापूर्वं परप्रतीतानां त्रिलक्षण-पञ्चलक्षणा-<br>ऽऽत्मकानां हेतृनां व्यभिचारित्वप्रदर्शनम् ।    |
|            |        | चतुर्थः परिच्छेदः ।                                                                                             |
| ३५         | 92     | आप्तवचनप्रमाणतास्थापनान्तर्गतं कणादेष्टस्य अनुमाने शब्दा-<br>न्तर्भावस्य खण्डनम् ।                              |
| <b>3</b> 6 | 9      | आप्तस्वरूपनिरूपणेन सार्धे श्रुतीनामपौरुषेयत्वाङ्गीकारे दोषो-<br>द्वावनम् ।                                      |

गानां खण्डनं च । ४८ २५ शब्दानां स्वामाविकसांमर्थ्यसमयाभ्यामेवाऽर्थवोधशक्तिरित स्थिरीकृत्य तयोरन्यतरकारणवादिनां योगताथागतानां निरान

शब्दनिखत्वाऽनिखत्वसिद्धिपुरस्सरं तेषां पौद्गक्षिकत्वस्थापनम्, निखशब्दवादिनां मीमांसकानाम्, अनिखशब्दवादिनां च यौ- पृ० पङ्किः

विषय: ।

कृतिः, सुगताऽभिमताऽपोहन्यकारश्च ।

- ५९ १८ सप्तभङ्गीस्बरूपनिरूपणम्।
- ६९ २४ प्रमाणस्य प्रतिबन्धकाऽपरामे एवाऽर्थपरिच्छेकृता, न तु तदुःप-त्तितदाकारताभ्यामिति प्रतिपादनम् ।

#### पञ्चमः परिच्छेदः ।

- ७२ ९ वस्तुनः सामान्यविशेषाद्यनेकान्तात्मकस्वरूपवर्णनपूर्वं तदेका-न्तवादाऽवलन्विनां खण्डनम् ।
- ७४ २५ तिर्यगृष्ट्रंतासामान्यनिरूपणम्, सौगतैः स्वीकृताऽन्यव्यावृत्ति-क्षणक्षयरूपसिद्धान्तयोस्तिरस्कारश्च ।
- ८२ २२ पर्यायाणां प्ररूपणम्, स्याद्वादवादस्य स्थापनम्, अनेकान्त-वादिनां चोत्थापनम् ।

#### षष्ठः परिच्छेदः ।

१०२ ४ असिद्ध-विरुद्धा-उनैकान्तिकास्त्रय एव हेत्वाऽऽभासाः, नान्ये इति सचर्च स्थापनम्, तद्धेदोपवर्णनं च।

#### सप्तमः परिच्छेदः।

- १२३ ३ नयस्बरूपाख्यानं, नयाभासात्मकदर्शनान्तरदिगृदर्शनम् ।
- १३७ ४ प्रमातुरात्मनः सिद्धौ भूतजन्यचेतन्यवादिनां नास्तिकानाम्, आत्मस्थाने संतानवादिनां शौद्धोदनिशिष्याणां च निराकरणम् ।
- १४५ ९ नैयायिकसंमतजङसरूप-कृटस्थिनिस-च्यापकाऽऽस्मवादे सांख्य-संख्याताऽकर्तृनिर्गुणपुरुषसीकारे, ब्रह्मवादिसंमतेकात्मसिद्धान्ते, नास्तिककछिताऽदृष्टनास्तित्वाभ्युपगमे च संख्यातीतत् पणप्रद-र्श्वनपूर्व चैतन्यस्वरूपस्य, परिणामिनः, कर्तुः, साक्षाद्भोक्तः, स्वदेहपरिमाणस्य, प्रतिशरीरं भिन्नस्य, संसारे पौद्गछिककमोऽऽ-च्छन्नस्य च प्रमातुः संसाधनम् ।

पृ० पङ्किः

विषयः ।

१५६ १३ आत्मविशेषगुणोच्छेदरूपाया मुक्तेर्भुक्तयाभासता, खीणां मुक्ति न मन्यानानामाशान्यराणां निराकरणं, छुदं मोक्षस्वरूपं च ।

अष्टमः परिच्छेदः ।

१६७ ३ वादि-प्रतिवादि-सभापत्यादिसहितबादस्वरूपनिरूपणम्।



### अर्हम् श्रीविजयधर्मसूरिभ्यो नमः । श्रीवादिदेवसूरिविरचितः

# प्रमाणनयतत्त्वाळोकाळङ्कारः

~\*\*\*\*\*\*

# श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचित-रत्नाकरावतारिकाऽऽख्य-लघुटीकासहितः ।

सिद्धये वर्धमानः स्तात् ताम्रा यन्नसमण्डली । प्रत्यृह्झलभक्कोषे दीप्रदीपाङ्कुरायते ॥ १ ॥ येरत्र स्वप्नभया दिगम्बरस्यार्षिता परा–भृतिः । प्रत्यक्षं विद्युधानां जयन्तु ते देवसूरयो नव्याः ॥ २ ॥ स्याद्वादसुद्गामपनिद्गभक्त्या क्षमाभृतां स्तौमि जिनेश्वराणाम् । सन्न्यायमार्गानुगतस्य यस्यां सा श्रीस्तदन्यस्य पुनः स दण्डः ॥३॥

इह हि लक्ष्यमाणाऽक्षोदीयोऽर्थाक्ष्मणाक्षरक्षीरिनरन्तरे, तत इतो हृदयमानस्याद्वादमहामुद्रामुद्रितानिद्रप्रमेयसहस्रोजुङ्गतङ्गत्तरङ्गभिङ्गसङ्गसौभाग्यभाजने, अतुल्फलभरआजिष्णुभूयिष्ठागमाऽभिरामातुच्छपरिच्छेदसन्दोहशाद्वलासत्रकाननिकुच्ते, निरुपममनीषामहायानपात्रव्यापारपरायणपुरुषप्राप्यमाणाप्राप्तपूर्वरत्नविशेषे, क्वचन वचनरचनाऽनवद्यगद्यपरम्पराप्रवालजालजिल्हे, क्वचन सुकुमारकान्तालेकनीयास्तोकश्लोकमौक्तिकप्रकरकरम्बते, क्वचिद्नकान्तवादोपकल्पितानस्पविकल्पकल्लेलिकास्तिदामदूषणाद्विद्वद्यमाणानेकतीर्थिकनकचकचक्ववाले, क्वचिद्पगताशेषद्वापानुमानाभिधानोद्वर्तमानासमानपाठीनपु-

१ स एवेति टिप्पणसंगतः पाठः ।

च्छच्छटाऽऽच्छोटनोच्छळद्वुच्छद्दशिकरश्लेषसंजायमानमार्तण्डसण्डलप्र-चण्डच्छमत्कारे, क्वापि तीर्थिकप्रन्थप्रतिथसार्थसमर्थकद्रथनोपस्थापि-तार्थानवस्थितप्रदीपायमानप्रवमानज्वलन्मणिकणीन्द्रभीषणे, सहृदयसै-द्धान्तिकतार्किकवैयाकरणकविचकचक्रवर्तिसुविहितसुगृहीतनामधेया-साद्गुकश्रीदेवसूरिभिविरचिते स्याद्धादरत्नाकरे न खल्ज कतिपयतर्क-भाषातीर्थमजानन्तोऽपाठीना अधीवराश्च प्रवेष्टुं प्रभविष्णवः; इस्रतस्ते-षामवतारदर्शनं कर्नुमगुरूपम्। तच संक्षेपतः शास्त्रशरीरपरामर्शमन्तरेण नोपपद्यते। सोऽपि समासतः स्त्राभिषेयावधारणं विना नः इति प्रमाण-नयतत्त्वालोकाख्य-तत्सूत्राथमात्रप्रकाशनपरा रत्नाकरावतारिकानान्नी ल्यीयसी टीका प्रकटीक्रियते।।

तत्र चेह यत्र क्वचिद्धि प्रवर्तमानस्य पुरुपत्वाभिमानिनोऽनेकप्रकारतत्त्व्गुणदोषदर्शनाऽऽहितसंस्कारस्याऽह्वाय द्वये स्मृतिकोटिसुपढौकनीया भवन्त्युपकारिणः, अपकारिणश्च-विद्योषतो ये यत्र तद्भिमततत्त्वावधारणेनाऽऽरिराधियिषताः, तदुपहितदोषापसारणेन पराचिकीषिताश्च। द्वयेऽिष चामी द्वेधा-परापरभेदात्, बाह्यान्तरङ्गभेदात्र ।
इत्यस्मिन् प्रमाणनयतत्त्वपरीक्षाप्रवीणे प्रक्रमे कृतज्ञास्तत्रभवन्तस्तेषां
प्रागेव स्मृतये श्लोकभेकमेनमचिकीर्तन्-

रागद्वेषविजेतारं ज्ञातारं विश्ववस्तुनः । शक्रपूज्यं गिरामीशं तीर्थेशं स्मृतिमानये ॥१॥

तीर्थस्य चतुर्वर्णस्य श्रीश्रमणसङ्घस्य, ईशं स्वामिनम्, आसन्नोपकारित्वे-नात्र श्रीमहावीरम्; अहमिह प्रक्रमेः स्वितमानये, इति संटङ्कः। राग-द्वेषयोः प्रतीतयोः, विशेषेण अपुनर्जेयतारूपेण जयनशोल्लमिति ताच्छी-लिकस्तन्; ततः "न कर्नृत जकाभ्याम्" इति तृचा पष्टीसमासप्रतिषेषात् कथमत्रायम् १; इति नाऽऽरेकणीयम्। तथा विश्ववस्तुनः कालत्रयवित्तसा-मान्यविशेषात्मकपदार्थस्य, ज्ञातारम्, अमलकेवलालोकेन । शकाणामि-न्द्राणाम्, पुत्रयमचनीयम्, जन्मस्नात्राष्टमहाप्रातिहार्योदिसंपादनेन । तिरां वाचाम्, ईशमीशितारम्, अवितथवस्तुत्रातिवषयत्वेन तासां प्रयोक्तृत्वात् । अनेन च विशेषणचतुष्टयेनाऽमी यथाक्रमं भगवतो मूळातिशयाश्चत्वारः प्रकृषिताः । तद्यथा—अपायापगमातिशयः, ज्ञानाितशयः, पृजातिशयः, वागतिशयश्चेति । एतेनैव च समस्तेन गणधरादेः स्वगुक्पर्यन्तस्य स्मृतिः कृतैव द्रष्टव्याः, तस्याप्येकदेशेन तीर्थेश्चत्वात्, निगदितातिशयचतुष्टयाधारत्वाच । इति परापरप्रकारेण द्विविधस्याप्युपकारिणः सूत्रकाराः सस्मरुः ॥

अपकारिणस्तु तथाभूतस्थेत्थमनेनैव ऋोकेन स्मृतिमकुर्वन् - तीर्थस्य प्रागुक्तस्य, तदाधेयस्याऽऽगमस्य वा; ई छक्ष्मीं, महिमानं वा; स्यति तत्तद्सद्भृतदृषणोद्घोषणैः खाभिश्रायेण तन्करोति यः स तीर्थेशः, तीर्थान्तरीयो बहिरङ्गापकारी, तम् । किंरूपम् ?, शकः पूज्यो यागादौ ह्रविद्रीनादिना यस्य स तथा, तम् ; एतावता वेदानुसारिणो भट्टप्रभाक-रकणभक्षाक्षपादकापेछाः सूचयाञ्चिकिरे । पुनः किंभूतं तीर्थेशम् ?, गिरामीशं वाचस्पतिम्; इति नास्तिकमतप्रवर्तयितुर्वृहस्पतेः सूचा। तथा गिरां वाचाम्, ई छक्ष्मीं शोभां, इयति यः, तम्; परमार्थतः पदार्थप्रतिपादनं हि वाचां शोभा, तां च तासामपोहमात्रगोचरतामा-चश्चाणस्तथागतस्तनूकरोत्येवः इति विशेषणावृत्त्या सुगतोपश्चेपः । पुनः कीटशं तम् ?, ज्ञातारं विश्ववस्तु नः-नोऽसाकं श्वेतभिश्लूणां संबन्धि, विश्ववस्तु समस्तजीवादितत्त्वं कर्मताऽऽपन्नम्, समानतन्त्रत्वात् ज्ञाता-रम् ; इति दिगम्बरावमर्शः।ज्ञातारमिति च तृत्रन्तम् , इति "तृन्नुदन्त-" इत्यादिना कर्मणि पष्टीप्रतिषेधः । नन्वेकस्मिन्नेव वक्तरि स्वात्मानं निर्दिन इाति कथं 'आनये' इत्येकवचनम्, 'नः' इति बहुवचनं च समगंसा-ताम्?, इति चेत्। नैतद् वचनीयं वचनीयम् ,'नः' इत्यत्रापि वक्त्रा स्वस्यै-कत्वेनैव निर्देशात्; बहुवचनं त्वेकशेषवशात्। तथाहि-ते चान्ये सर्वे श्वे-तवाससः, अहं च प्रचिकंसितशास्त्रसूत्रधारः, वयम्; तेषां नः;"खदान दिः" इत्यनेनासम्ब्छब्दोऽवशिष्यते, बहुवचनं च भवति । ततोऽ-स्माकं श्वेतवासोद्शेनाश्रितानां सर्वेषां तत्त्वं यो जानाति, तं च स्मरा- मीत्युक्तं भवति । इत्थं चैकशेषशालिविशेषणं कुर्वाणैसाच्छन्दोपदि-ष्टमार्गस्थाशेषश्चेताम्बरपारतन्त्रयं स्वस्याविश्वके । प्रनःकीदक्षं तम् ?, रागद्वेषविजेताऽऽरम-इतं श्रीप्तसंबन्धम, आरं सांसारिकानेकळेशस्व-रूपशत्रसमुहो यस्मिस्तार्थेशे स तथा, तं चः कथमेतादृशं तम् ?, इलाह- रागद्वेषविजा- रागद्वेषाभ्यां कृत्वा याऽसौ विक श्री-मद्हैत्प्रतिपादिततत्त्वात् पृथग्भावः, तया । भगवद्हैत्प्रतिपा-तत्त्वमनुभवन्तोऽपि हि रागद्वेषकालुष्यकलङ्काक्रान्तस्वान्त-तया परेऽपरथैव प्रलपन्तः सांसारिकक्रेशशात्रवगोचरतां गच्छ-अनेन चारोषाणां रोषाणामपि संभवतिहाप्रमाणवादि-चरकप्रमुखाणामाविष्करणम् । न खलु मोहमहाशैलुषस्यैको नर्त-नप्रकारो यदशेषतीर्थिकानां प्रत्येकं स्मृतिः कर्त् शक्येत । नन्वेवमे-तान् प्रतिक्षेपार्थमुपक्षिपतोऽस्य रागद्वेषकालुष्यवृद्धिः स्यात् , इति श्रेयो-विशेषार्थमपस्थितस्याऽश्रेयसि प्रवृत्तिरापन्नाः इति शङ्कां निरसितं 'राग-द्वेष-' इति विशेषणं ऋष्टमजीघटन् - अरमत्यर्थम् , रागद्वेषयोविजयन-शीलः; तेषां स्मृतिमस्मि करोमि, न त्वन्यथा, इति तत्रभवद्भिप्रायः; प्रमाणनयतत्त्वं खल्वत्र शुचिविचारचातुरीपूर्वमालोकनीयम् । न च रागद्वेषकषायितान्तःकरणैर्विरच्यमानो विचारश्चारुतामञ्चति। इत्यन्तर-ङ्गापकारिस्मरणम् ॥ नन् तथापि कथमेतैर्दिव्यदग्भिरर्वागृदशोऽस्य तत्त्वविचारः साधीयान् ?, इत्यारेकामपाकर्तुं ऋषेणैव व्यशीशिषन्-ज्ञाताऽरं विश्ववस्तुनः। विमलकेवलालोकाऽऽलोकितलोकालोकश्रीमदर्ह-स्प्रतिपादितागमवद्यात् खल्वहमपि कामं विश्ववस्तूनां ज्ञातैवेति । बृहदुवृत्तौ तु स्वकर्तृकत्वाद् नामीषामपकारिणां निराचिकीर्षितत्वेन स्मरणं व्याख्यायि, न खलु महतामीदृशमर्थिमित्थं प्रकटयतामौचिती नातिवर्तते; फळानुमेयप्रारम्भत्वात् तेषाम्। सूचामात्रं तु सूत्रे कतिपया-त्यन्तसहदयहदयसंवेद्यमविरुद्धमिति ॥

नतु यदिह ज्वरप्रसरापसारिशेषशिरोरल्लोपदेशवद् अशक्यातुः

१ प्राप्तं संबद्धमित्यपि पाठः ।

ष्टानाभिधेयम्,जननीपाणिपीडनोपदेशवद् अनभिमतप्रयोजनम्,दश-दाडिमादिवाक्यवत् संबन्धवन्थ्यं च, नतत्र प्रेक्षाचक्षुपः क्षोदिष्टामिष प्रवृत्तिं प्रारभन्ते; तद्यदीदमपि तथा, न तर्हि तेषां प्रवृत्तौ निमित्तं स्यात्,इत्यारेकामधरीकर्तुमचीकृतन्–

प्रमाणनयतत्त्वव्यवस्थापनार्थमिद्मुपऋम्यते ॥ १ ॥

प्रकर्षेण संशयाद्यभावस्वभावेन, मीयते परिच्छिद्यते वस्तु येन तत् प्रमाणम् ; नीयते गम्यते, श्रुतप्रमाणपरिच्छित्रार्थैकदेशोऽनेनेति नयः; ततो द्वयोरिप द्वन्द्वे, बह्वच्त्वेऽपि प्रमाणस्याभ्याईतत्वेन "छक्षणहेत्वोः" इत्यादिवद् अल्पाच्तरादिप नयशब्दात्रागुपादानम्।ततः प्रमाणनययो-स्तत्त्वमसाधारणं स्वरूपम्, तस्य व्यवस्थापनं यथाऽवस्थिततत्त्वनिष्टङ्क-नम्, तदेवार्थः प्रयोजनं यत्रोपक्रमणे तत्तदर्थमिति क्रियाया विशेषणमे-तत्, न पुनरिद्मितिनिर्दिष्टस्य शास्त्रस्य, आचार्यो हि शास्त्रण कृत्वा प्रमा-णनयतत्त्वं व्यवस्थापयति; इत्याचार्यव्यापारस्यैवोपक्रमस्य तद्विशेषण-मनुगुणम्, न तु शास्त्रस्यः; तस्य करणतयैव तत्रोपयोगात्, कर्तृत्वस्य तत्रौपचारिकत्वात्। इदं स्वसंवेदनप्रस्रक्षेण अन्तस्तत्त्वरूपतया प्रतिभा-समानं प्रकृतं शास्त्रम्, उपक्रम्यते बहिः शब्दरूपतया प्रारभ्यते। इदं च वाक्यं मुख्यतया प्रयोजनमेवप्रतिपाद्यितुमुपन्यस्तम् , तस्यैव प्राधा-न्येन प्रवृत्त्यङ्गत्वात्।अभिधयसम्बन्धौतु सामर्थ्याद् गमयति।तथाहि--प्रमाणनयतत्त्वमभिधेयम्, 'प्रमाणनयतत्त्व' इत्यवयवेन लक्षितम्, सुखा-नुष्ठेयं चैतत्; इत्यशक्यानुष्ठानाभिधेयाशङ्का निराकारि। प्रयोजनं द्वेधा-कर्तुः श्रोतुश्च । तत्र कर्तुः प्रयोजनं प्रमाणनयतत्त्वव्यवस्थापनं 'प्रमाण-' इसादिसूत्रावयवेन ण्यन्तेन साक्षादाचचक्षे। श्रोतृप्रयोजनं च 'व्यवस्था' इत्युपसर्गधातुसमुदायेनैव तद्न्तर्गतं प्रखाय्यते, प्रमाणनयतत्त्वनिश्चय-मिच्छवो हि श्रोतारोऽहंप्रथमिकयाऽत्र शास्त्रे प्रवर्त्तेरन्। अभिमतं चैत-त्प्रयोजनं द्वयोरिप, इत्यनिभमतप्रयोजनत्वारेका निरस्ता। संबन्धस्त्वभि-धेयेन सह वाच्यवाचकभावलक्षणः शास्त्रस्थावद्यंभावी, इसनुक्तोऽप्य-र्भाद् गम्यते, इति संबन्धरहितत्वाऽऽशङ्काऽनुत्थानोपहतैवेति ॥

अत्र धर्मीत्तरानुसारी प्राह-प्रयोजनमादिवाक्येन साक्षादाख्या-यत इति न क्षमे । यतः संबद्धमसंबद्धं वा तत् तद्भिद्धीत । यद्यसं-बद्धमेव; तदाऽऽदिवाक्यादेव समस्तशास्त्रार्थसंदर्भगर्भाविर्भावसंभवात् किं प्रकृतशास्त्रोपक्रमक्वेशेन ? । संबद्धं चेत् , तद्संबद्धम् , शब्दा-र्थयोः संबन्धासंभवात् । तथाहि- अयमनयोभेवंस्तादात्म्यम्, तदु-त्पत्तिः, वाच्यवाचकभावो वा भवेत् । प्राचीनपक्षे स एवात्मा यस्येति वियहे-किं तच्छब्दस्य शब्द एव, तद्थों वा वाच्यतया त्विचत्ते चकास्यात् ?। यदि शब्दः, तर्हि समस्ता अप्यर्थाः स्वस्ववाचकस्वभावा बभुवांसः; इति युगपद्शेषाणां तेषां निःशेषकालं यावद् गुमगुमाय-मानताऽऽपत्ते:-अयत्नोपनतपणववेणुवीणामृदङ्गसङ्गिसङ्गीतकारम्भनि-भृतमिव त्रिभुवनं भवेत् । अथ तद्धः, तर्हि तुरगतरङ्गशृङ्गारभृङ्गारा-दिशब्दोबारणे चूरणप्रावनसंभोगघट्टनादिप्रसक्तिः। किञ्च, अतीताना-गतवर्धमानपद्मनाभादिक स्पितकथादिवचसामुच्चारणमचतुरस्रं स्थात्। न हि वृक्षात्मा शिशपा तमन्तरेणापि कापि संपद्यते, तथात्वे हि स्वस्वरूपमेवासौ जह्यात्, कुम्भस्तम्भाम्भोरुहादिवत् । प्रत्यक्षमि चैतयोस्तादात्म्यं न क्षमते; कर्णकोटरकुटुम्बी खल्वभिलापः प्रत्य-क्षेण लक्ष्यते, क्षितितलावलम्बी तु कलशकुलिशादिभीवराशिः; इति कथमनयोरैक्यं शक्येत वक्तुम् ?। तन्न तादात्म्यपक्षोपक्षेपः सूक्ष्मः ॥ तदुःपत्तिपश्चेऽपि किं शब्दाद्र्थं उन्मज्जेत्?, अर्थोद् वा शब्दः ?। प्राचिक-विकल्पे कलशादिशब्दादेव तद्थींत्पत्तेन कोऽपि सूत्रखण्डदण्डचक्रचीव-रादिकारणकलापमीलनक्केशमाश्रयेत्, प्रयोजनवाक्यमात्रादेव च तत्प्र-सिद्धेः प्रकृतशास्त्रारम्भाभियोगोऽपि निरूपयोगः स्यात् । द्वितीये पुन-रनुभवबाधनम् ; अधररद्नरसनादिभ्यः शब्दोत्पत्तिसंवेदनात्।। वाच्य-वाचकभावपक्षोऽपि न क्षेमकारः । यतोऽसौ वाच्यवाचकयोः स्वभा-वभूतः , तद्तिरिक्तो वा भवेत् । आद्यभिदायां वाच्यवाचकावेव, न कश्चिद् वाच्यवाचकभावो नाम संवन्धः । द्वितीयभिदायां तु वाच्यवाचकाभ्यामेकान्तेन भिन्नोऽसौ स्यात्, कथिचद् वा ।

आद्यभेदे भेदत्रयं त्रौकते-िकमयं नित्यः, अनित्यः, नित्यानित्यो वा ?; इति । नित्यश्चेत् , संबन्धिनोरिप नित्यताऽऽपित्तः, अन्यथा संब-न्धस्याप्यनित्यत्वानुषङ्गात् तत्संबन्धिसंबद्धसम्बन्धस्वभावप्रच्यतेः अथानित्यः, तदा सर्ववाच्यवाचकेष्वेकः, प्रतिवाच्यवाचकं भिन्नो वा । एकश्चेत्, तर्ह्धेकस्मादेव शब्दादशेषपदार्थप्रतिपत्तिप्रसङ्गः । द्वितीयपक्षे तु किमसौ तत्र संबद्धोऽसंबद्धो वा भवेतु ?। असंबद्ध श्रेत्, ताई घटशब्दादिप पटप्रतीतिः स्यात्, पटशब्दाच्च घटप्रतीतिः; द्वयोरिप वाच्यवाचकभावयोरुभयत्राविशेषात् । अथ संबद्धः, तादा-त्म्येन, तदुत्पत्त्या वा । न तावत् तादात्म्येन, भेदपक्षकक्षीकारात् । नापि तदुत्पत्त्या । यतः किमयं वाच्योत्पत्तिकाले जायेत, वाच-कोत्पत्तिकाले, युगपदुभयोक्त्पत्तिकाले, एकस्य प्रथममुत्पादेऽपि यदैव च द्वितीय उत्पद्यते तदैव वा ?। नाद्यौ पक्षावक्षणौ; द्वया-धारत्वेनाऽस्याऽन्यतरस्याप्यसत्तायामुत्पत्तिविरोधात्। तार्तीयीकविकस्पे तु क्रमेणोत्पदिष्णवः पदार्थाः शब्दाश्च अवाच्या अवाचकाश्च भवेगुः। तुरीयपक्षे तु किमसौ वाच्यवाचकाभ्यामेव सकाशादुइसेत्, अन्यत एव, अन्यतोऽपि वा ?। आद्यकल्पनायाम् , अनाकल्पितसङ्केतस्यापि नालिके-रद्वीपवासिनः शब्दोच्चारणानन्तरमेव पदार्थप्रतीतिः स्यात्, तदानीमेव तस्योत्पादात्। अथोत्पन्नोऽप्यसौ सङ्केताभिन्यक्त एव वाच्यप्रतिपत्तिनि-मित्तम्, ननु कार्यकारणभावविशेष एवाभिन्यङ्ग्याभिन्यञ्जकभावः; तत्र चान्यतोऽपीति विकल्पप्रतिविधानमेव समाधानम् । अथान्यतः सङ्केतादेवायमुत्पद्यते, तद्प्यवद्यम्, तदाधारस्य धर्मस्यान्यत एवा-त्पत्तिविरोधात्-न चैवं वाच्यवाचकयोस्तदुत्पत्तिसम्बन्धोऽस्य कथितः स्यात् । अथ सङ्केतसहकृताभ्यां वाच्यवाचकाभ्यामेष जायते इत्य-र्थवानन्यतोऽपीति तृतीयः पक्षः कक्षीक्रियते । नन्वसौ सङ्केतः प्रतीते वस्तुनि विधीयेत, अप्रतीते वा । न तावद्प्रतीते; अतिप्रसङ्गसङ्गतेः। नापि प्रतीते, यतस्तत्क्षणिकत्वेन तदानीमेव खरसमीरसमीरिताम्भो-धरध्वंसमध्वंसिष्टः; इति कुत्र सङ्केतः क्रियेत ?। अथ तत्समानजातीयक्षण- परम्पराया विद्यमानत्वात् कथं न सङ्केतगोचरता तस्य ?, तदसत् , न खल्वप्रतीतं विद्यमानमपि शब्दगोचरीभ्रयमुपनेतुं शक्यम् ; अति-प्रसक्ते:; यच प्रथमं प्रतीतं, तत्तदानीमेव व्यतीतम् । एवं शब्दोऽपि गवादिः प्रतीतोऽप्रतीतो वा तत्र सङ्केत्येत, इति प्राग्वदोषाः; सङ्केता-भावे च कथं वाच्यवाचकभावोत्पादः १।स्तां वा ते शब्दार्थव्यक्ती क्ष-णिकत्वपराङ्मुखे, उत्पादयतां च सङ्केतसहक्रते वाच्यवाचकभावम् ; किन्तु न ते एव व्यवहारकालमनुगच्छतः; इत्यर्थान्तरे शब्दान्तरे च बाच्यवाचकभावोत्पत्तये सङ्केतान्तरं कर्तव्यम्, तथाच व्यवहाराभाव एव भवेत्, प्रतिवाच्यवाचकविशेषं सङ्केतकर्तुरवश्यंभावाभावात् । अथ सामान्यगोचर एव सङ्केतः क्रियते; तदेव च वाच्यवाचकभावाधि-करणं कालान्तरव्यक्त्यन्तरानुसरणनैपुण्यधरं चः नित्यत्वाद्, व्यक्तिनि-ष्ठत्वाच्च; इति चेत्। तन्न मनीषिमान्यम् , सामान्यस्याभावात्। कथं प्रति-भासभाजनमिप तन्नास्ति ?, इति चेत्। न, तत्प्रतिभासासिद्धेः। तथाहि – दर्शने पैरिस्फुटत्वेनासाधारणमेव रूपं प्रथते, न साधारणम् । अथ साधा-रणमपि रूपमनुभूयते गौगौरिति, तदसाधीयः, शाबछेयवाहुछेयादि-तीव्रतीव्रतरगोशब्दादिरूपविवेकेन तस्याप्रतिभासनात् , न च शाबले-थादिरूपमेव साधारणम् ; प्रतिव्यक्तिभिन्नरूपोपल्रम्भात्। यदि च सामा-न्याधार एव वाच्यवाचकभावः, तदा न ज्ञव्दात्प्रवृत्तिः स्यात्।ज्ञानमा-त्रस्थान्यात् सामान्यार्थक्रियायाः, तस्याश्च तदैव निष्पन्नत्वात् । अथापि सामान्यविशेषोभयाधारोऽसौ स्यात् , तदाऽपि तदेव दूषणम् ; "प्रत्येकं यो भवेदोषो द्वयोभीवे कथं न सः?" इति वचनात्। अथ कथमिदं भवेत् ?; न हि स्वतन्त्रौ सामान्यविशेषौ तद्धिकरणमभिद्ध्महे, किन्तु तदु-भयात्मकत्वेन जात्यन्तररूपं प्रत्यक्षप्रतीतिसिद्धं कथिवद्नुगमव्याष्ट्र-त्तिमद् वस्तु, इति चेत्। तदिदमपूर्वे किमपि कपटनाटकपाटवप्रकटनम् , सामान्यविशेषोभयात्मकत्वस्य दुर्घरविरोधानुबन्धदुर्गन्धत्वात् । एते-नैव च कथि बद्भेदिनित्यानित्यत्वपक्षाविप प्रतिक्षिप्तौ लक्षयितन्यौ ।

१ परिस्फुटमसाधारणमेवेति पाठान्तरम् ।

तद् नाऽऽविवाक्यं साक्षात्मयोजनं जिल्पतुमलम्। न हि शब्दाः श्वपाका इव वराकाः स्वलक्षणब्राह्मणं क्षणमि स्प्रष्टुमर्हन्ति, विकल्पशिल्पि-कल्पितार्थमात्रगोचरत्वात् तेपाम्, विकल्पानां चोत्प्रेक्षालक्षणव्यापार-पर्यवसितत्वात्। तदुक्तम्-

"विकल्पयोनयः शब्दा विकल्पाः शब्दयोनयः। कार्यकारणता तेषां नार्थे शब्दाः स्पृशन्स्यपि "॥ १॥

तदेतद्खिलमनिलाऽऽन्दोलिताऽर्कतूलतरलम् , यत एवं वद्तस्ते कि-मादिवाक्योपक्षेपप्रतिक्षेपः काङ्कितः?, किं वा कारणान्तरं किमपि तत्कर-णेऽस्तीति विवक्षितम् । नाद्यः पक्षः; तत्र तत्र तावकैस्तस्य करणात् । नाप्युत्तरः; तस्य कस्यचिदसत्त्वात् । अथास्त्येव प्रयोजनार्थिप्रवृत्ति-निमित्तार्थसंदेहोत्पाद्नं तत्, तथाहि- प्रेक्षितप्रयोजनवाक्यानां प्रयोजनार्थिनां तदुपद्शितप्रयोजनभावाभावपरामर्शपरः संशयः समा-विभवति, ततोऽपि च संशयतः सस्यसंपत्त्यादिफले कृष्यादौ कृषी-बला इव ते तत्र प्रवर्तन्ते, इति चेत् । तद्प्राज्यम् , प्रयोजनवाक्योपन्या-सात् प्रागप्यस्य साधकवाधकप्रमाणाभावेन भावात् । अथ तदाऽसौ प्रयोजनसामान्ये सत्त्वासत्त्वाभ्यां संग्रयः, प्रमातारश्च प्रायः प्रयोजन-विशेषार्थिन एव; इति तद्विषयसंशयोत्पादनाय युक्तमेवेदम्, इति चेत्। न, अस्यापि प्रागेव भावात् ; तथाहि- प्रमाता शास्त्रमात्रमप्याछोक्या-ऽनुभुतप्रयोजनविशेषेण शास्त्रेणाऽस्य वर्णपदवाक्यकृतं साधर्म्यमवधार्यः च किमिद्मपि सप्रयोजनम् , अप्रयोजनं वा ?; सप्रयोजनमपि किम-स्मद्भिमतेन तेन तद्वत् , किं वान्येन ?, इत्यादि वाक्यालोकनं वि-नापि संदिग्धे। अपि च, त्वन्मते न ध्वनिरर्थाभिधानधुरां दधाति, त्रत्कथं प्रयोजनिवशेषविषयसंदेहोत्पादनेऽपि प्रत्यतः स्यात् ?॥

अर्चटश्चर्चचतुरः पुनराह्-इह् प्रेक्षावतां प्रवृत्तिः प्रयोजनवत्तयाः व्याप्ता, ततो यद् निष्प्रयोजनम्,न तत् तैरारम्भणीयम्; यथाकाकद्-न्तपरीक्षा; तथा चैतत्; इति शास्त्रारम्भप्रतिषेधाय प्रशुक्यमानाया व्याप-कानुपञ्चेरसिद्धतोद्भावनार्थमादिवाक्यं कर्तव्यमिति । तद्प्यनुपप- न्नम्, वाक्यस्य प्रमाणत्वेनाऽनवस्थिततया प्रयोजनविशेषसद्भाव-अकाशनसामर्थ्यंशुन्यत्वान् तद्सिद्धिमुद्भावयितुमपर्याप्तत्वात् ॥

रामटस्त प्रकटयति-यद्यपीदं वाक्यमप्रमाणत्वात् प्रयोजनोपस्था-पनाद्वारेण निष्प्रयोजनत्वसाधनमसिद्धं विधातुमधीरम् , तथापि वि-दृग्धं संदिग्धं कर्तुं संदिग्धासिद्धमि च साधनमगमकमेव, यथा समुच्छेळद्भवलघूलिपटलं घूमत्वेन संदिद्यमानं धनश्वयस्रेति । तद्य-शस्तम्, अनुपन्यस्तेऽपि प्रयोजनवाक्येऽनुभूतपूर्वप्रयोजनविशेषशा-स्नान्तरसाधर्म्यदर्शनेन शास्त्रमात्रादि निष्प्रयोजनत्वगोचरसंदेहस्य सदुभावात् । ननु यद्येवमादिवाक्यं पराक्रियते, न तर्हीदं भवद्भिरपि कर्तव्यम्, इति चेत्। नैवम्, कर्तव्यं च तं प्रति, यो नान्यथा प्रचो-जनं विदाश्वकार, वाच्यवाचकोत्पत्तिसमयसम्भूष्णुरुक्तिस्वभावस्था-Sबाधिततथाऽनुभवेन चित्रज्ञानरूपस्पष्टदृष्टान्तावष्टम्भेन च कृतवि-रोधपरिहारत्वाद् नित्यानित्यस्य वाच्यवाचकाभ्यां कथिचद्विन्नस्य सामान्यविशेषोभयस्वभाववस्तुगोचरोपरचितसङ्केताभिव्यक्तस्य वाच्य-वाचकभावसम्बन्धस्य बलेन शब्दानामर्थस्य प्रतिपादकत्वं प्रतिपद्य प्रामाण्यं चाङ्गीचकार । एतच यथास्थानं समर्थयिष्यते । यः पुनर-म्यथाऽपि प्रयोजनमजानाद्, यश्च न शब्द्विशेषं प्रमाणत्वेनाऽमंस्तः तौ प्रति न कर्तव्यं च; इत्यनेकान्तो विजयते ॥१॥

अथ प्रमाणस्यादौ लक्षणं न्याचक्षते-

### स्वपरव्यवसायि ज्ञानं प्रमाणम् ॥ २ ॥

अत्र चाद्रधद्हनन्यायेन यावद्शाप्तं तावद् विधेयम्; इति विप्रतिप-श्नानाश्रित्य स्वपरेत्यादिकम्, अन्युत्पन्नान् प्रति प्रमाणम्, प्रमाणप्रमेयाप-स्नापिनस्तृहिद्दय द्वयमपि विधेयम्; शेषं पुनरनुवाद्यम्। तत्र प्रमाणिम-ति प्राग्वत्। स्वमात्मा ज्ञानस्य स्वरूपम्; परः स्वस्मादन्यः, अर्थ इति स्रावत्, तौ विशेषेण यथाऽविध्यतस्वरूपेण, अवस्यति निश्चिनोती-त्येवं शीळं यत्तत् स्वपरन्यवसायि। ज्ञायते प्राधान्येन विशेषोः गृह्यते- Sनेन इति ज्ञानम् । एतच विशेषणम्- अज्ञानरूपस्य व्यवहारधुराधौ-रेयतामनाद्धानस्य सन्मात्रगोचरस्य स्वसमयप्रसिद्धस्य द्र्शनस्य, सन्नि• कर्षादेखाऽचेतनस्य नैयायिकादिकत्पितस्य प्रामाण्यपराकरणार्थम् । त्तसाऽपि च प्रत्यक्षरूपसा शाक्यौर्निर्विकलपकत्या प्रामाण्येन जल्पिन तस्य, संशयविपर्ययानध्यवसायानां च प्रमाणत्वव्यवच्छेदार्थे व्यव-सायीति । स्पष्टनिष्टङ्कयमानपारमार्थिकपदार्थसार्थछण्टाकज्ञानाद्वैता-दिवादिमतमत्यसितुं परेति । नित्यपरोक्षबुद्धिवादिनां मीमांसकानाम्, एकात्मसमवायिज्ञानान्तरप्रत्यक्षज्ञानवादिनां यौगानाम् , अचेतनज्ञा-नवादिनां कापिलानां च कदाप्रहमहं निम्नहीतुं स्वेति । सममलक्षण-वाक्यं तु परपरिकल्पितस्यार्थोपलब्धिहेतुत्वादेः प्रमाणलक्षणत्वप्रति-क्षेपार्थम् , तथाहि-अर्थोपलब्धेरनन्तरहेतुः, परम्पराहेतुर्वा विवक्षा-भ्बके १। परम्पराहेतुश्चेत् । तर्हि, इन्द्रियवद्श्वनादेरिप प्रामाण्यप्रसङ्गः। अथानन्तरहेतुरिन्द्रियमेव प्रमाणम्, तत् किं द्रव्येन्द्रियम्, भावेन्द्रियं वा ? । द्रव्येन्द्रियमप्युपकरणरूपम् , निर्वृत्तिरूपं वा ? । न प्रथमम् ; तस्य निर्वृत्तीन्द्रियोपष्टम्भमात्रे चरितार्थत्वात् । नापि द्वितीयम् ; तस्य भावेन्द्रियेणार्थोपलब्धौ व्यवधानादानन्तर्याऽसिद्धेः । भावेन्द्रियमपि छव्धिलक्षणम्, उपयोगलक्षणं वा?। न पौरस्त्यम्; तस्यार्थप्रहणशाकि-रूपस्यार्थप्रहणव्यापाररूपेण तेन व्यवधानात् । उदीचीनस्य तु प्रमा-णत्वेऽस्मइक्षितमेव छक्षणमक्षरान्तरैराख्यातं स्यात् । न च नास्बेन वामृदशमिन्द्रियमिति भौतिकमेव तत् तत्रानन्तरो हेतुरिति वक्तव्यम् 🖟 व्यापारमन्तरेणात्मनः स्वार्थसंवित्फलस्यानुपपत्तेः । न सन्यापुत आत्मा स्पर्शादिप्रकाशकः, सुषुप्तावस्थायामपि प्रकाशप्रसङ्गात्। न च तदानी-मिन्द्रियं नास्ति, यतस्तद्भावः स्यात् । अथ नेन्द्रियं सत्तामात्रेण तद्वेतु: किन्तु मनसाऽर्थेन च सन्निकृष्टमिति चेत्। नतु सुषुप्तावस्थायामिष तत्तादृशमस्त्येव, मनसः शरीरव्यापिनः स्पर्शनादीन्द्रियेण, स्पर्शना-देश्च तूलिकादिना सन्निकर्षसङ्गावात् । न चाणुपरिमाणत्वाद् मनसः शरीरव्यापित्वमासिद्धमिति वाच्यम्, तत्र तस्य प्रमाणेन प्रतिहत- स्वात् , तथाहि-मनोऽणुपरिमाणं न भवति, इन्द्रियत्वाद्, नयसवत् । न च शरीरच्यापित्वे युगपञ्ज्ञानोत्पत्तिप्रसङ्गः; तादक्षक्ष्योपशमिवशे-वेणैव तस्य कृतोत्तरत्वात् । इति नैतत्प्रमाणस्रक्षणमक्षूणम् । आच-क्सिहि च मतपरीक्षापञ्जाशित-

भंअर्थस्य प्रीमतौ प्रसाधनपदु प्रोचुः प्रमाणं परे तेषामञ्जनभोजनाद्यपि भवेद् वस्तु प्रमाणं स्फुटम् । आसम्रस्य तु मानता यदि तदा संवेदनस्यैव सा

स्यादित्यन्धमुजङ्गरन्ध्रगमवत् तीथ्यैं: श्रितं त्वन्मतम्"।।१।। इति।
'अनिधगतार्थाधिगन्तु प्रमाणम्' इत्यिष प्रमाणस्रक्षणं न मीमांसकस्य मीमांसामांसस्रतां सूचयितः; प्रत्यभिज्ञानस्याप्रामाण्यप्रसङ्गात् ।
अथात्रापूर्वोऽप्त्यर्थः प्रथते, " इदानीतनमिस्तत्वं न हि पूर्विधया
गतम्" इति चेत् । इदमन्यत्रापि तुल्यम् , उत्तरक्षणसत्त्वस्य प्राक्श्रणवित्तसंवेदनेनावेदनात्। पूर्वोत्तरक्षणयोः सत्त्वस्यैक्यात् कथं तेन
तुस्यावेदनम् ?, इति चेत्। प्रत्यभिज्ञागोचरेऽपि तुल्यमेतत्, "रजतं
गृह्यमाणं हि चिरस्थायीति गृद्धते" इति वचनात्, प्रागेव तद्वेदने च
तदिदानीमिस्ति ?, न वा ? कीद्यग् वाऽस्ति ? इति तदनन्तरं न कोऽपि
संदिद्दीत ?। ततोऽपार्थकमेवानधिगतेति विशेषणम्; व्यवच्छेयाभावात्।।

न चाऽव्यापकत्वदोषः प्रकृतस्वक्षणेः प्रत्यक्षपरोक्षस्वक्षणव्यक्तिः व्यापकत्वान् । नाष्यतिव्यापकत्वकरुद्धःः संशयाद्यप्रमाणिवशेषेष्ववः र्तृनात् । नाष्यसंभवसंभवःः प्रमाणं स्वपरव्यवसायि ज्ञानम् , प्रमाणः स्वान्यथानुपपत्तेः, इत्यतस्तत्र स्वपरव्यवसायिज्ञानत्वसिद्धेः ॥

अत्र चायं कण्टकोद्धारप्रकारः। तथाहि न तावदत्र पक्षप्रतिक्षेपदश्चदोषसंश्लेषः । अयं हि भवन् किं प्रतीतसाध्यधमीविक्षेषणत्वम् , अनभीप्सितसाध्यधमीविशेषणता, निराकृतसाध्यधमीविक्षेषणत्वं वा भवेत् ?, इति भेदत्रयी त्रिवळीव तरछाश्चीणासुक्षीळिति । तत्र न तावत् प्रतीतसाध्यधमीविशेषणत्वमत्राऽऽख्यायमानं
सक्ष्यावतां ख्यातये; यतः प्रसिद्धमेव साध्यं साध्ययामेतदुन्मज्ञति,

आपो द्रवा इत्यादिवत्, न चैतत् प्रमाणलक्षणमद्यापि परेषां प्रसि-दिकोटिमाटीकिष्ट । नाप्यत्रानभीदिसतसाध्यधमेविशेषणता भाषणी-या, सा हि स्वानभित्रेतं साध्यं साधयतामधीमतां धावतिः शौद्धो-दनस्य नित्यत्वसाधनवत् , न चाईतानामेतत् प्रमाणस्थ्रणमनाकाङ्कि-तम्। नापि निराकृतसाध्यधर्भविशेषणत्वमन्नोपपत्तिपद्धतिप्रतिबद्धताः द्धाति ; तद्धि प्रत्यक्षेण, अनुमानेन, आगमेन वा साध्यस्य निरा-करणाद् भवेत्। न चैतद् अनुष्णस्तेजोऽवयवी, नास्ति सर्वज्ञः, जैनेन रजनिभोजनं भजनीयभिद्यादिवत् प्रत्यक्षानुमानाऽऽगमादिभि-र्बाधासंबन्धवैधुर्यं द्धानमीक्ष्यते।तस्माद् नाऽत्र दोषःपक्षस्य सूक्ष्मोऽ-प्युत्प्रेक्षितुं पार्यते ॥ नापि हेतोः; स खल्वसिद्धता, विरुद्धता, व्यभि-चारो वा भवेत् ?। यदि तावदसिद्धता, तदाऽपि किमन्यतरासिद्धिः , उभयासिद्धिर्वा भवेत् ?। अन्यतरासिद्धिश्चेत् । तदाऽपि वादिनः प्रति-वादिनो वाडन्यतरस्येयमसिद्धिः स्यात् ?। यदि वादिनः; तदा किं स्व-क्षपद्वारेण, आश्रयद्वारेण, भिन्नाधिकरणताद्वारेण, पक्षैकदेशद्वारेण, प्रति-ज्ञार्थेकदेशद्वारेण वाऽसौ स्यात् ?। स्वरूपद्वारेण चेत् । तरिक हेतुस्वरूपे विप्रतिपत्तेः, अप्रतिपत्तेः, सन्देहाद् वा ?। न प्राच्यः प्रकारः सारः; प्रमा-णत्वाख्यहेतुस्वरूपे समस्तप्रामाणिकपरिषदामविवादात् । नाऽपि द्विती-यः; प्रमाणस्वरूपमप्रतिपद्यमानस्य वादिनोऽप्रामाणिकत्वप्रसङ्गात् । नापि तृतीयः; सर्वथैवानिर्णीतप्रमाणस्वरूपस्य प्रतिपत्तुस्तत्र सन्देहानु-त्पादात्, न खळु सकळकाळमनाकळितस्थाणुत्वस्य स्थाणुत्वपुरुषत्वोः झेखी सन्देहः कस्याऽपि संपद्यते; तत्स्वरूपप्रतिपत्तौ वा कचित् कथं सर्वथा प्रमाणस्वरूपे संशयः स्यात् ? । आश्रयासिद्धिव्यधिकरणा-सिद्धी तु वादिनो जैनस्य दोषावेव न संमती; अस्ति सर्वज्ञ: सुनिश्चि-ताऽसम्भवद्वाधकप्रमाणत्वात्, उदेष्यति शकटं कृत्तिकोदयात्, इत्यादेर्ग-मकत्वेन स्वीकृतत्वात् । संमतत्वे वा न'तयोरत्रावकाशशङ्काशङ्कुसं-कथाः प्रमाणस्य धर्मिणः सकलवादिनामविवादास्पद्त्वात्, प्रमान णस्वद्देतोस्तत्र वृत्तिनिर्णयाच । पक्षैकदेशासिद्धताऽपि नात्र साधीयस्तां द्धाति, सा हि संपूर्णपक्षाच्यापकरवे सति संभविनी, सचेतनास्तरवः स्वापात्; इत्यादिवत्, न चैतद्त्रास्ति। नाप्यनित्यः शब्दोऽनित्यत्वादि-ल्यादिवत् प्रतिज्ञार्थैकदेशासिद्धताऽभिधानीया, तस्यास्तत्त्वतः स्वरूपा-सिद्धिरूपत्वात्; अन्यथा धर्मिणोऽपि हेतुत्वे तत्प्रसङ्गात्। स्वरूपासि-द्धिश्चात्र न यथा स्थेमानमास्तिष्तुते, तथाऽनन्तरमेव न्यरूपि, इति न वादिनः साधनमसिद्धमेतत्। नापि प्रतिवादिनः, तत्राप्येवंप्रकारभैकारक-हपनाप्रबन्धस्य प्रायः समानत्वात् । अत एव वादिप्रतिवाद्यभयस्यापि नासिद्धमिद्म् । एवं च कथमिदं साधनमसिद्धिसम्बन्धं द्धीत ?। नापि विरुद्धताबन्धकीसंपर्ककलोङ्कतमेतत्; विपक्षाद् व्यावृत्तत्वात्। नापि व्यभिचारिपशाचसंचारदुस्संचरम् , यतो निर्णीतविपश्चवृत्तित्वेन, सन्दिग्धविपक्षवृत्तित्वेन वाऽत्र व्यभिचारः प्रोच्येत ?। न तावदाद्येन, अनित्यः शब्दः प्रमेयत्वादित्यादिवद् विपक्षे वृत्तिनिर्णयाभावात् ; स्व-पर्ज्यवसायिज्ञानस्य हि विपक्षः संश्यादिर्घटादिश्च, न च तत्र कदाचन प्रमाणता वरिवर्त्ति । नापि द्वितीयेन, विवादापन्नः पुमान् सर्वज्ञो न भवति, वक्तृत्वात्, इत्यादिवद् विपक्षे वृत्तिसन्देहस्यासंभवात्; संशयघटादिभ्यः प्रमाणत्वव्यावृत्तेर्निणीतत्वात् । तन्नानैकान्तिकत्व-स्रक्षणमि दूषणमत्रोपढौकते। इति न हेतोरिप कलङ्ककलिकाऽपि प्रोक नमीलित । निद्र्शनं पुनर्नोपद्शितमेवात्र, इति न तद्दोषोद्धारसंरम्भः । भवतुवा तद्पि व्यतिरेकरूपं संशयघटादिः; न चात्र कश्चिद् दूषणकणः। स खल्वसिद्धसाध्यव्यतिरेकः, असिद्धसाधनव्यतिरेकः, असिद्धोभ-यन्यतिरेकः, सन्दिग्धसाध्यन्यतिरेकः, सन्दिग्धसाधनन्यतिरेकः, सन न्दिग्धोभयव्यतिरेकः, अव्यतिरेकः, अप्रदर्शितव्यतिरेकः,विपरीतव्यति-रेको वा स्यात् ?। तत्र न तावदाद्याः षट् ; घटादौ साध्यसाधनन्यतिरे-कस्य स्पष्टनिष्टञ्कनात् । नापि सप्तमः; व्याप्त्याऽत्र व्यतिरेकनिर्णयात् । नाप्यष्टमनवमौः यत्र न स्वपरव्यवसायिज्ञानत्वं न तत्र प्रमाणत्वमिति र्व्यतिरेकोपदर्शनात्, इत्यतो निष्कलङ्कादनुमानात् तल्लक्षणसिद्धरनवद्य-मिदं लक्षणम् ॥ २ ॥

<sup>े</sup> पुकारो विकल्पः।

### अथात्रैव ज्ञानमिति विशेषणं समर्थयन्ते-अभिमतानभिमतवस्तुस्वीकारतिरस्कारक्षमं हि प्रमाणम्, अतो ज्ञानमेवेदम् ॥३॥

अभिमतमुपादेयम्, अनिभमतं हेयम्। तद् द्वयमि द्वेषा-मुख्यं गौणं च।तत्र मुख्यम्-सुखं दुःखं च।गौणं पुनः-तयोः कारणं कुसुमकुक्कुमकामिनीकटाश्चादिकम्, खलकल्रहकालकूटकण्टकादिकं च। प्वंविध्यारिभमतानाभिमतदस्तुनार्यौ स्वीकारितरस्कारौ प्राप्तिपरिहारौ, तयोः क्षमं समर्थम् ; प्रापकं परिहारकं चेत्यर्थः। अनयोक्ष्पल्रक्षणत्वादेतदु-भयाभावस्वभाव उपेक्षणीयोऽप्यत्रार्थौ लक्ष्यितच्यः। रागगोचरः ख्रन्थभावस्वभाव उपेक्षणीयोऽप्यत्रार्थौ लक्ष्यितच्यः। रागगोचरः ख्रन्थभातः, द्वेषविषयोऽनिभमतः; रागद्वेषद्वितयानालम्बनं तु तृणादिक्षेष्णीयः। तस्य चोपेक्षकं प्रमाणं तत्रुपेक्षायां समर्थमित्यर्थः। हिर्यस्माद्येष्ठं, यसाद् अभिमतानभिमतवस्तुस्वीकारितरस्कारक्षमं प्रमाणम्, अत्र इदं ज्ञानमेव भवितुमर्हति; नाज्ञानरूपं सिन्नकर्षादिकम्। प्रयोगश्च-प्रमाणं ज्ञानमेव, अभिमतानभिमतवस्तुस्वीकारितरस्कारक्षमत्वात्, यचु वैवं न तदेवम्, यथा स्वस्भः, तथा चेदम्, तस्मात् तथा।। ३।।

उपपत्त्यन्तरं प्रकटयन्ति-

## न वै सन्निकर्षादेरज्ञानस्य प्रामाण्यमुपपन्नम्, तस्यार्थान्तरस्येव स्वार्थव्यवसितौ सा-धकतमत्वानुपपत्तेः ॥॥॥

अयमर्थः -यथा संप्रतिपत्रस्य पटादेरर्थान्तरस्याञ्चानरूपस्य स्वा-श्रेंच्यवसितौ साधकतमत्वाभावात् प्रामाण्यं नोपपत्तिश्रियमशिश्रियत् , तथा सित्रकर्षादेरपि । प्रयोगः-सित्रकर्षादिनं प्रमाणव्यवहारभाक् , स्वार्थव्यवसितावसाधकतमत्वाद्, यदेवं तदेवम् , यथा पटः, तथा चायम् , तस्मात् तथा ॥ ४ ॥

अशास्य साधनस्यासिद्धिसंबन्धवैधुर्य व्याखयन्तः सूत्रद्वयं बुवते-न खल्वस्य स्वनिर्णातौ करणत्वम्, स्तम्भादिरिवाचेन

# तनलात्; नाप्यर्थनिश्चितौ, स्वनिश्चितावकर-णस्य कुम्भादेरिव तत्राऽप्यकरणत्वात् ॥५॥

अस्येति सिन्निकर्षादेः, करणत्वं साधकतमत्वम्। नाऽप्यर्थनिश्चिता-विति अस्य करणत्विमिति योगः। तत्रापीति अर्थनिश्चितावपीत्यर्थः । श्चेषमशेषमुत्तानार्थम् । प्रयोगौ तु-सिन्निकर्षादिः स्वनिर्णातौ करणं न भवति, अचेतनत्वात्, य इत्थं स इत्थम्, यथा स्तम्भः, तथा चायम्, तस्मात् तथा। सिन्निकर्षादिर्थनिश्चितौ करणं न भवति, स्वनिश्चिताव-करणत्वात्, य एवं स एवम्, यथा स्तम्भः, यथोक्तसाधनसंपन्नश्चा-यम्, तस्माद् यथोक्तसाध्यः ॥

अत्र केचिद् यौगाः संगिरन्ते-सन्निकर्षादिने प्रमाणव्यवहारभा-गित्यादि यद्वादि, तत्रादिशब्दसृचितकारकसाकल्यादेः काममप्रा-माण्यमस्तुः सन्निकर्षस्य तु प्रामाण्यापकर्षो नोऽमर्षप्रकर्षसिद्धये, तस्यार्थोपलब्धौ साधकतमत्वावधारणेन स्वार्थव्यवसितावसाधकतम-त्वादित्यत्र हेत्वेकदेशस्यासिद्धेः । यत्तु तिसद्धौ साधनमधुनैवाभ्य-धुः, तद्साधीयः, प्रदीपेन व्यभिचारात्, तस्य स्वनिश्चितावकरण-स्याप्यर्थनिश्चितौ करणत्वादिति। तदेतत् त्रपापात्रम्, अर्थोपलब्धौ सन्नि-कर्षस्य साधकतमत्वासिद्धेः। यत्र हि प्रमात्रा व्यापारिते सत्यवश्यं कार्य-स्योत्पत्तिः, अन्यथा पुनरजुत्पत्तिरेव, तत् तत्र साधकतमम् ; यथा छिदायां दात्रम् ; न च नभसि नयनसन्निकर्षसम्भवेऽपि प्रमोत्पत्तिः। रूपस्य सह-कारिणोऽभावात् तत्र तद्जुत्पत्तिरिति चेत्। कथमसौ रूपेऽपि स्यात् ?; न हि रूपे रूपमस्ति, निर्गुणत्वाद् गुणानाम्। नापि तदाधारभूते द्रव्ये क्पान्तरमस्ति, यावदुद्रव्यभाविसजातीयगुणद्वयस्य युगपदेकत्र त्वयाऽ-नभ्युपगमात् । अवयवगतं रूपमवयविरूपोपछब्धौ सहकारि सम-स्येवेति चेत्। कथं त्र्यणुकावयविरूपोपलम्भो भवेत् ? ; न हि ब्राणु-कळक्षणावयवत्रयवर्तिरूपमुपलभ्यते, यतः सहकारि स्यात् । अनु-पुरुष्यमानुमपि तन् तत्र सहकारीति चेन्। तर्हि कथं न तप्तपाथास पाव-

कोपलम्भसंभवः १; तद्वयवेष्वनुपलभ्यमानस्य रूपस्य भावात् । यदि च रूपे सहकारि कल्प्यते, तदा समाकित्तसकलनेत्रगोलकस्य दूराऽऽ-सन्नतिमिररोगावयित्ः कथं नोपल्रव्यिः?। अथाऽत्यन्ताऽऽसत्त्यभावोत्र ऽपि सहकारी, न चासौ तिमिरेऽस्तीति चेत्। निन्वयमासित्रात्मापेक्षया, **शरीरा**पेक्षया, लोचनापेक्षया, तद्धिष्ठानापेक्षया वा विवक्षांचके प्रेक्षादक्षेण ? । आसे करपे, कथं कस्यापि पदार्थस्वीपद्धविधः ?, व्या-पकस्याऽऽत्मनः सर्वभावैरासत्तिसंभवात् । द्वितीये, कथं करतलः त्रुलितमातुलिङ्गादेरपलम्भः १। तृतीये, कथं कापि चाक्षुपप्रतक्ष्मुन्म-ज्ञेत् ?, चक्षुषः प्राप्यकारित्वकक्षीकारेण सर्वत्र खगोचरेणाऽऽसत्तिसः द्भावात् । तुरीये, कथमधिष्ठानसंयुक्ताञ्जनशलावाः समुपलव्धिः ? । अथ येनांशेन तस्यास्तत्र संसर्गः स नोपलभ्यत एव । नैवम्, अव-यविनो निरंशत्वेन स्वीकारात् । अपि च, कथमुदीचीं प्रति व्याः पारितनेत्रस्य प्रमातुर्ने कौचन काञ्चनाऽचलोपलव्धिमनुभवामः ?। न च द्वीयस्त्वाद् न तत्र नेत्ररहमयः प्रसर्तु शक्ताः, तेषां शशाङ्के-ऽपि प्रसरणाभावापत्तेः । अथ तदालोकमिलितास्ते वर्धन्ते, तर्हि खरतरकरनिकरनिरन्तराऽऽपूरितविष्टपोदरे मरीचिमालिनि सति स्र त्तरां सुराद्रिमभिसर्पतां तेषां वृद्धिर्भवेत् । न च दिनकरमरीचीनां नितरां कठोरत्वेन तैस्तेषां प्रतिघातः, तदाऽऽखे।ककलापाऽऽकल्तिकलश्-क्रिह्मादिपदार्थानामप्यतुपलम्भापत्तेः । ततो न सन्निकर्षसद्भावेऽ∻ -प्यवर्यं संवेदनोदयोऽस्ति । नापि तद्भावेऽभाव एव, प्रातिभप्रस-. श्वाणामार्घसंवेदनविद्येषाणां च तत्कालाऽविद्यमानवस्तुविषयतयाः सन् निकर्षामावेऽपि समुद्भवात् । तत्र सन्निकर्षस्य साधकतमत्वं साधुन स्वसौधाऽध्यासधैर्यमार्जिजत् । यं च प्रदीपेन व्यभिचारमुद्चीचरः. सोऽपि न चतुरचेतश्चमत्कारचञ्चुः, प्रदीपस्य मुख्यवृत्त्या करणत्वा-नुपपत्ते:, नेत्रसहकारितया करणत्वोपचारात् । यथा चोपचारादर्थ-व्यवसितौ करणमयम् , तथा स्वव्यवसिताविषः; न हि प्रदीपोपलम्भे प्रदीपान्त्रान्वेषणमस्ति । किन्त्वात्मनैवात्मानमयं प्रकाशयद्यीति क भ्यभिचारः ? । तन्न सन्निकर्षस्यार्थन्यवसितावसायकतमत्वमसिद्धम् ॥ अनयेव दिशा कारकसाकल्यादेरप्यर्थन्यवसितावसायकतमत्वं समर्थेनीयम् । इति न हेत्वेकदेशासिद्धिः ॥ ५ ॥

अथ व्यवसायीति विशेषणसमर्थनार्थमाहु:-

# तद् व्यवसायस्वभावम् , समारोपपरिपन्थित्वात् प्रमाणत्वाद् वा ॥ ६ ॥

तत्-प्रमाणत्वेन संमतं ज्ञानम्, व्यवसायस्थभावं निश्चयात्मकमित्यर्थः, समारोपः संशयविपर्ययानध्यवसायस्वरूपोऽनन्तरमेव
निरूपियच्यमाणः, तत्परिपन्थित्वं तद्विरुद्धत्वम्, यथावश्चितवस्तुप्राह्कत्वमिति यावतः, प्रमाणत्वाद् वा तत् तथाविधम्, वाशव्वो
विकल्पार्थः, तेन प्रत्येकमेवाम् हेत् प्रमाणत्वाभिमतज्ञानस्य व्यवसायस्त्रभावत्वसिद्धौ समर्थावित्यर्थः। प्रयोगौ तु-प्रमाणत्वाभिमतं ज्ञानं
व्यवसायस्वभावम्, समारोपपरिपन्थित्वात्, प्रमाणत्वाद् वा, यत्
पुननैवं न तदेवम्, यथा-घटः, प्रोक्तसाधनद्वराऽधिकरणं चेदम्, त-

स्माद् व्यवसायस्वभाविमिति ॥
अत्रैकदेशेन पक्षस्य प्रत्यक्षप्रतिक्षेपमाचक्षते भिक्षवः, तथाहि—संहतसकळिविकल्पावस्थायां नीळादिदर्शनस्य व्यवसायवन्ध्यस्येवानुभवात् पक्षीकृतप्रमाणैकदेशस्य प्रत्यक्ष्य व्यवसायद्वभावत्वसाधनमसाधीयः । तदसाधिष्ठम्, यतः—केन प्रत्यक्षेण तादृक्षस्य तस्यानुभवोऽभिधीयते १ ऐन्द्रियेण, मानसेन, योगिसत्केन, स्वसंवेदनेन वा १ ।
बाद्येन, तत्रेन्द्रियक्कदुम्बस्य व्यापारपराङ्मुखत्वात् । न च द्वितीयेन,
तस्येन्द्रियक्कानपरिच्छित्रपद्यानिन्तरक्षणसाक्षात्कारदक्षत्वात् । न
स्तीयेन, अस्मादृशां योगिप्रत्यक्षस्पर्शरुम्यत्वात्, योगी तु तथा जानावीति कोशपानप्रत्यायनीयम् । नापि तुर्वेण, यतः—तत् स्वस्पोपदर्शनादेव प्रमाणं स्थात्, अनुरूपविकल्पोत्पादकत्वाद् वा १ । आद्ये पक्षे,
प्रत्यक्षं क्षणक्षयस्वर्गप्रापणशकत्वाद्विप प्रमाणतामास्कन्देत् । द्विती-

स्रपक्षोऽप्यक्षमः, संहृतसकलविकल्पावस्थाभाविनीलादिदर्शनानन्तरम् नीलादिरयमित्यथेहिलशेखरस्यैव विकल्पस्य प्रायेणानुभवात् । यत्रा-पि नीलादिज्ञानं ममोत्पन्नमिति ज्ञानोहेस्वी विकल्पः, तत्रापि ज्ञानमात्रो हेखित्वादस्य तत्रैव दर्शनस्य प्रामाण्यं स्याद् न तु तन्निर्विकल्पकत्वे । अपि च, विकल्पस्यापि कथं सिद्धिः ? स्वसंबेदनप्रत्यक्षादिति चेत् । तस्यापि स्वरूपोपदर्शनमात्रात् प्रामाण्ये तदेव दूषणम् । विकल्पान्त-रोपजननात् पुनरनवस्था । तथा च कथं स्वसंवेदनस्य प्रामाण्य-सिद्धिः ?, यतस्तेन बाधा पक्षांशे स्यात् । अथ यन्न निर्विकल्पकं तन्नैव विकल्पेन सहोत्पद्यते, यथा-विकल्पो विकल्पान्तरेण, विकल्पेनापि सहोत्पद्यते च प्रत्यक्षम् । न चेदं न सिषेध साधनम्, गन्धवीवकरूप-द्शायामि गोः साक्षात्करणात्, अन्यथा समयान्तरे तत्सारणानु-त्पत्तिप्रसङ्गात्, इत्यनुमानबाधितः पक्षैकदेश इति चेत्। तदपि कवितं कालेन, कालान्तरे सारणसद्भावाद् व्यवसायात्मकस्येव प्रत्यक्षस्य प्रसिद्धेनिविकस्पकस्य संस्कारकारणत्विवरोधात् क्षणिकत्वादिवत् । अथाभ्यासप्रकरणबुद्धिपाटवार्थित्वेभ्यो निर्विकल्पकाद्पि प्रत्यक्षाद्, ग्रेवादो संस्कारः स्परणं च समगस्त, न तु क्षणक्षयादो, तदभावा-दिति चेत् । तद्प्यल्पीयः, भूयोदर्शनलक्षणस्याभ्यासस्य क्षणक्षया-दावक्षोदीयसः सद्भावातः, पुनः पुनर्विकल्पोत्पादरूपस्य चाभ्यासस्य परं प्रत्यसिद्धत्वात्, तत्रैव विवादात् । क्षणभिदेखिमभावाभिधानवे-लायां क्षणिकप्रकरणस्यापि भावात् । बुद्धिपाटवस्य क्षणिकत्वादौ नीळादी च समानत्वात्, तत्प्रत्यक्षस्य निरंशत्वेन कक्षीकारात्, अन्यथा विरुद्धधर्माध्यासेन तस्य भेदापत्तेः । अधित्वस्यापि जिज्ञा-सितत्वछक्षणस्य क्षणिकवादिनः क्षणिकत्वे सुतरां सद्भावाद् नीस्रादि-वत् । अभिल्षितत्वरूपस्यतु तस्य व्यवसायजननं प्रत्यनिमित्तत्वात्, अनभिल्धितेऽपि वस्तुनि कस्यापि व्यवसायसंभवात् । ततो नाऽ-नंशवस्तुवादिनः कचिदेव स्मरणं समगत । तथाच-यद् व्यवसाय-

९ नीलादाविति पाठान्तरम् । २ पुस्तकान्तरे नायं पाठः ।

शून्यं ज्ञानं न तत् स्मृतिहेतुः, यथा क्षणिकत्वादिदर्शनम्, तथा चाऽ-श्वविकल्पकाले गोदर्शनमिति प्रसङ्गः, तथा च तत् स्मृतिहेतुर्न स्याद् , भवति च पुनर्विकल्पयतस्तदनुस्मरणम्, तस्मात् तद् व्यवसायात्म-कमिति प्रसङ्गविपर्ययः । एवं च स्मरणात् तस्य व्यवसायात्मकस्यैव सिद्धेर्र्यवसायस्य च व्यवसायान्तरेण सम्मानकाळवाभावाद विक-रूपेनापि सहोत्पद्यमानत्वादिति हेतुरसिद्धिबन्धकीसम्बन्धवाधित इति सिद्धम् । अथ न व्यवसायस्वभावत्वेन समारोपपरिपन्थित्वप्रमाणत्व-हेत्वोर्व्याप्तिकपाडपादि, तद्भावेऽपि व्यवसायजनकत्वमात्रेण तयोः कविद्भावाविरोधात्। अनुमानं हि व्यवसायस्वभावं सत् समारोप-परिपन्थिः प्रमाणं च, प्रत्यक्षं तु व्यवसायजनकमिति को विरोधः?, इति चेत् । इह तावत् प्रमाणत्वहेतोर्व्याप्तिरुपद्रश्येते-प्रमाणं खल्ब-क्सिंवादकमवादिषुः सौगताः, अविसंवादकत्वे चार्थप्रापकत्वेन व्याप्त-म्; अर्थाप्रापकस्याविसंनादित्वाभावाद् निर्विषयज्ञानवत् , तद्पि प्रव-र्तकत्वेन व्यापि, अप्रवर्तकस्यार्थाप्रापकत्वात्; तद्वदेव । तद्धि विषयो-षद्र्शकत्वेन व्यानशे, स्वविषयमुपद्शेयतः प्रवर्तकत्वव्यवहारविषयत्व-सिद्धे:, न हि पुरुषं हस्ते गृहीत्वा ज्ञानं प्रवर्तयति, स्वविषयं नूपदर्शयत् प्रवर्तकमुच्यतेऽर्थप्रापकं चेति ॥

तत्रेदं चच्येते-किं दर्शनस्य व्यवसायोत्पत्ती सत्यां विषयोपदर्श-कृत्वं संजायेत ? ससुत्मन्नमात्रस्येव वा संभावेत ? । प्राचिकविकर्षे, विकरपकाळे दर्शनस्येव विनाशात् क्व नाम विषयोपदर्शकत्वं व्यव-तिष्ठत ? । द्वितीयकरूपनायां णुनः-किमनेन कृतक्षीरनक्षत्रपरीक्षा-प्रायेण पश्चात्रमोहसता नीळादिविकरूपेनाऽपेक्षितेन कर्तव्यम् ?, तस्व-स्तरेणापि विषयोपदर्शकत्वस्य सिद्धत्वात् । तथा च "यत्रैव जनयेदेनां सत्रैवास्य प्रमाणता " इति राद्धान्तविरोधः, व्ययसायं विनैव विष-सोपदर्शकत्वसद्भावे प्रामाण्यस्यापि तं विनैव भावात् , तन्मात्रनि-मित्तत्वात् तस्य । कथं नैवं क्षणक्ष्यस्वर्गप्रापणशक्त्यादाविष दर्शनस्य

६ उद्पादीत्यपि पाठः ।

विषयोपदर्शकत्वं न प्रसञ्यते ?। अथाध्यवसानपर्यवसानो व्यापारो द्रीनस्य, इत्यध्यवसायव्यापारवत एवास्य विषयोपदर्शकत्वमवतिष्ठते. न पुनस्तमन्तरेणेति चेत्। तैद्ग्यल्पम्, निर्विकल्पककार्यत्वेन व्यव-सायस्य ततो भिन्नकाल्यात् तेन तस्य व्यापारवत्त्वानुपपत्तेः ध अस्तु वैतत्, तथापि तद् व्यापारभूतोऽसौ व्यवसायो दर्शनगोचरस्यो-पदर्शकः, अनुपदर्शको वा स्यात् ? । यद्युपदर्शकः; तदा स एव तत्र प्रवर्तकः प्रापकश्च स्यात्, ततोऽपि संवादकत्वात् प्रमाणम्, न पु-मस्तत्कारणीभूयमाभेजानं दर्शनम् । अथानुपदर्शकः, कथं दर्शनं तज्जननात् स्वविषयोपदर्शकम्, अतिप्रसङ्गात्-संशयविपर्ययकारण-स्यापि तस्य स्वविषयोपदर्शकत्वापत्तेः । दर्शनिवषयसामान्यव्यवसा-यित्वाद् विकल्पस्य तज्जनकं दर्शनं स्वविषयोपदर्शकम् , नेतरदिति चेत् । तदशस्यम् , दर्शनविषयसामान्यस्यान्याऽपोहरुक्षणस्यावस्तुत्वात् , त-द्विषयव्यवसायजनकस्य वस्तूपदर्शकत्वविरोधात् । अथ दृश्यविक-रूपयोरेकीकरणाद् वस्तूपदर्शक एव व्यवसाय इति चेत्। नन्वेकी-करणमेकरूपतापादनम्, एकत्वाध्यवसायो वा १। प्राचि पक्षे, अन न्यतरस्यैव स तत्त्वं स्यात् । द्वितीये तु, उपचरितमेवानयोरैक्यम् , त-था च कथमेष व्यवसायो विषयोगदर्शकः स्यात् ?; न हि षण्डः कुण्डो-भ्रीत्वेनोपचरितोऽपि पयसा पात्रीं पूरयति । कि ख, तदेकत्वाध्यव-सायो दर्शनेन, विकल्पेन, ज्ञानान्तरेण वा भवेत् ?। नाद्येन, दर्शक नश्रोत्रियस्याध्यवसायश्वपाकसंस्पर्शासंभवात् , न च तस्य विकल्पं विषयतामेति । न द्वितीयेन, विकल्पकौणपस्य दृत्रयदाशरथिं गोच-रियतुमपर्याप्तत्वात् । नापि तृतीयेन, निर्विकल्पकसविकल्पकविकल्प-युगळानतिक्रमेण दृश्यविकल्प्यद्वयविषयत्वविरोधात् । न च तदुभया-गोचरं ज्ञानं तदुभयैक्यमाकलियतुं कौशलमालम्बते, तथाहि-यद् यद् न गोचरयति न तत् तदैक्यमाकलियतुं कुशलम्, यथा-कलश-ज्ञानं वृक्षत्वशिशपात्वयोः, तथा च प्रकृतमिति । तन्न व्यवसायजन-

१ तदंखलामिति च पाठः ।

नात् प्रत्यक्षस्य प्रामाण्यमुपपादकम् । कथं चैतत् क्षणक्षयस्वर्मप्रापण-शक्त्यादावप्यनुरूपं विकल्पं कदाचिद् नोत्पादयति । स्वविकल्पवास-नावस्रसमुज्जुम्भमाणाक्षणिकत्वादिसमारोपानुप्रवेशादिति चेत् । तद-पेशलम् , नीलादावि तद्विपरीतसमारोपप्रसक्तेः; कथमन्यथा विरुद्ध-धर्माध्यासात् तदर्शनभेदो न भवेत् ?, न ह्यनंशं दर्शनं क्वचित् समारोपाकान्तं, क्वचिन्नेति वक्तुं युक्तम् । अथ तत्तद्व्यावृत्तिवशाद-नंशस्यापि दर्शनस्य तथा परिकल्पनाददोषः, समारोपाकान्तेभ्यो हि व्यावृत्तमसमारोपाकान्तम्, असमारोपाकान्तेभ्यस्तु व्यावृत्तं समा-रोपाक्रान्तं तदुच्यत इति । तद्प्यसूपपादम् , यतो व्यावृत्तिरिप बस्त्वंशं कंचिदाश्रित्य करुप्येत, अन्यथा वा ?। अन्यथा चेत्, चित्रभा-नुरत्यचन्द्रव्यावृत्तिकल्पनया चन्द्रतामाद्रियेत । वस्त्वंशाश्रयणपक्षे तु, सिद्धो विरुद्धधर्माध्यासः, तथाहि-तद्दर्शनं येन स्वभावेन समारोपा-क्रान्तेभ्यो व्यावर्तिष्ठ, न तेनैवाऽसमारोपाक्रान्तेभ्योऽपि; येन चाऽ-मीभ्यो व्यावर्तत न तेनैव तेभ्योऽपि; तयोईयोरपि व्यावृत्तयोरैक्या-पत्ते:। यदि पुन: स्वभावभेदोऽपि वस्तुनोऽतत्स्वभावव्यावृत्त्या कल्पित-एवेति मतं, तदा कल्पितस्वभावान्तरकल्पनायामनवस्था स्थेमानमा-स्तिच्तुवीत । ततो न व्यवसायजननादस्य प्रामाण्यमतुगुणम् , किन्तु व्यवसायस्वभावस्वादेव । एवं प्रामाण्यसहचरं समारोपपरिपन्थित्वमि वाच्यम्।। ६ ॥

समारोपपरिपन्थित्वादित्युक्तमिति समारोपं प्ररूपयन्ति-अतस्मिँस्तद्ध्यवसायः समारोपः ॥ ७ ॥

अतत्प्रकारे पदार्थे तत्प्रकारतानिर्णयः समारोप इत्यर्थः ॥ ७ ॥ अधैनं प्रकारतः प्रकटयन्ति-

स विपर्ययसंशयानध्यवसायभेदात् त्रेघा ॥ ८ ॥ बनानार्थमदः ॥ ८ ॥

अथोरेशानुसारेण विपर्ययस्वरूपं तावत् प्ररूपयन्ति-

विपरीतैककोटिनिष्टङ्कनं विपर्ययः॥ ९॥

ि विपरीताया अन्यथास्थिताया एकस्या एव कोटेर्वस्त्वंशस्य निष्ट-इनं निश्चयने विपर्यय इति ॥ ९॥

अत्रोदाहरन्ति-

## यथा शुक्तिकायामिदं रजतमिति ॥ १०॥

यथेत्युदाहरणोपन्यासार्थः, अमेऽपि सर्वत्र । शुक्तिकायामरजता-कारायाभिदं रजतिमिति रजताकारतया ज्ञानं विपर्ययो विपरीतख्या-तिरित्यर्थः। इतिशब्द उद्घेखार्थः, अमेऽपि । उदाहरणसूत्रं चेदम्-अन्ये-षामिप प्रत्यक्षयोग्यविषयविषयंयाणां पीतशङ्क्षज्ञानादीनाम्, तिदतर-प्रमाणयोग्यविषयविषयंयाणां हेत्वाभासादिसमुत्यज्ञानानां चोपळक्ष-णार्थम् ॥

अत्र विवेकाख्यातिवादी वदति-विवादास्पदमिदं रजतमिति प्रत्ययो न वैपरीत्येन स्वीकर्तव्यः, तथा विचार्यमाणस्य तस्यानुपपद्य-मानत्वात्, यदु यथा विचार्यमाणं नोपपद्यते, न तत् तथा स्वीकर्त-व्यम्, यथा-स्तम्भः कुम्भरूपतयेति । न चेदं साधनमसिद्धिमधार-यत् , तथाहि-किमिदं प्रत्ययस्य वैपरीत्यं स्यात् ?-अर्थिकयाकारिपदा-र्थाप्रसायकत्वम् , अन्यथा प्रथनं वा ? । आद्ये भेदे, विवादास्पद्प्र-त्ययप्रत्यायिते पदार्थे किमर्थिकयामात्रमि नास्ति, तद्विशेषसाध्या वा सा न विद्यते ? । नाद्यः पक्षः, शुक्तिसाध्यायास्तस्या भावात् । द्वितीये तु, ज्ञानकाले सा नास्ति, कालान्तरेऽपि वा १। ज्ञानकाले तावत तथ्य-कलधौतबोधेऽपि कापि सा नास्त्येव । कालान्तरे तु प्रचुरतरसमीर-समीरणाशुव्यपायिपयोद्धद्बुद्बोधेऽपि सा न विद्यत एवं। तन्नार्थ-क्रियेत्यादिपक्षः क्षेमकारः । तत्पुरस्सरपक्षे तु, तथाविधवैपरीत्यं तस्य स्वेनैव, पूर्वज्ञानेन, उत्तरज्ञानेन वाऽवसीयेत ?। न स्वेनैव, तेन स्वस्य वैपरीत्यावसाये प्रमातुः प्रवृत्त्यभावप्रसङ्गात् । अथ पूर्वज्ञानेनः किं स्वकालस्थेन, तत्कालस्थेन वा ?। नाद्येन, तत्काले वैपरीलास्पदसंवे-दनस्यासत्त्वात् । नापि द्वितीयेन, ज्ञानयोयौगपद्यासंभवात् । अथो-त्तरज्ञानेन, तर्तिक विजातीयम् , सजातीयं वा स्यात् ? । विजातीय- मप्येकसन्तानम्, भिन्नसन्तानं वा ?। भेदद्वयेऽपि घटज्ञानं पटज्ञा-नस्य वैपरीत्यावसायि भवेत् । सजातीयमध्येकविषयम्, भिन्नविषयं वा ?। एकविषयमप्येकसन्तानम्, भिन्नसन्तानं वा ?। द्वयमपीदं संवाददत्तहस्तावलम्बं कथं वैपरीत्याववोधधुराधौरेयतां द्धात ?। भिन्नविषयमप्येकसन्तानम् , भिन्नसन्तानं वा ? । उभयत्रापि पटज्ञानं पटान्तरज्ञानस्य तथा भवेत् । अथ न सर्वमेवोत्तरज्ञानं प्राक्तनस्या-Sन्यथात्वावबोधबद्धकञ्जम्, किन्तु यदेव बाधकत्वेनोहसति । ननु किमिदं तस्य तद्वाधकत्वम् ?-तद्न्यत्वम् , तदुपमर्दकत्वं, तस्य स्व-विषये प्रवर्तमानस्य प्रतिहन्तृत्वम्, प्रवृत्तस्यापि फलोत्पादप्रतिबन्ध-कत्वं वा १। प्राचि पक्षे, मिथ्याज्ञानमपि तस्य वाधकं स्यात्, अन्यत्व-स्योभयत्राऽविशेषात् । द्वितीये घटज्ञानं पटज्ञानस्य बाधकं स्यात्. तस्यापि तदुपमर्देनोत्पादात् । तृतीये, न प्रवृत्तिस्तस्य तेन प्रतिहर्न्तु शक्या, यत्र क्वचन गोचरे प्रागेव प्रवृत्तत्वात् । तुरीयेऽपि, न फलो-स्पात्तस्तस्य तेन प्रातिबन्धुं पार्यते, उपादानादिसंविदोऽपि प्रथममेव समुत्पन्नत्वात् । किञ्च, विपरीतप्रत्यये रजतमसज्जकास्ति, सद् वा ?। असच्चेत् । असत्ख्यातिरेवेयं स्यात् । सच्चेत् । तत्रैव, अन्यत्र वा ?। यदि तत्रेव, तदा तथ्यपदार्थस्यातिरेवेयं भवेत्। अन्यत्र तु सतः कथं तत्र प्रतीतिः?, पुरस्सरगोचर एव चक्षुरादेर्व्यापारात् । दोषमाहात्म्या-दिति चेत् । न, दोषाणामिन्द्रियसामर्थ्यकदर्थनमात्रचरितार्थत्वेन विपरीतकार्योत्पत्ति प्रत्यिकि चित्करत्वात् । ततस्तथा विचार्यमाणस्य तस्यानुपपद्यमानत्वमसिध्यदेव । नापि व्यभिचारि, विपक्षादसन्तं व्यावत्तेः; अत एव न विरुद्धमपि। ततः सत्यमेवैतत् संवेदनद्वयम्-इदमिति प्रत्यक्षम्, रजतमिति तु स्मरणम्; करणोद्भवदोषवशाच्छु-क्तिरजतयोः प्रत्यक्षरमरणयोख्य भेदाप्रतिभासाद् भेदाख्यातिरियम्-च्यत इति ॥

अत्राभिद्ध्महे-ये तावत् साधनासिद्धिविध्वसनाय व्यधायिषत् बिक्कल्याः, तत्र शुक्त्यादिरूपतयाऽन्ययास्थितार्थस्यान्ययारजताद्यर्थः

प्रकारेण यत्प्रथनं तत्स्वरूपं वैपरीत्यं नेदं रजतिमत्येवं तदुपमर्दतः पश्चादुज्जूम्भमाणेन वाधकेनाऽवधार्यत इति त्रूमः । तथा च अन्यथा-प्रथनोत्तरज्ञानतदुपमर्दकत्वविकल्पाभ्यां शेषं तु विकल्पनिकुरम्बं तुण्ड-ताण्डवाडम्बरविडम्बनामात्रफरुमेव । अथ विजातीयं सजातीयं वा तदिलादिप्रकारेषु किमुत्तरं ते स्वाद् श ननु वितीर्णमेव । अस्तु यत्कि-भ्वित् , तदुपमर्देन चेदुत्पद्यते, तदा तदिखलं बाधकं सत् तस्य तथात्व-माविष्करोतीति । उपमर्दश्च न प्रथ्वंसः, यतः पटज्ञानप्रध्वंसेनोत्पद्य-मानस्य घटज्ञानस्य वाधकत्वं स्थात्, किन्तु तत्प्रतिभातवस्त्वस<del>त्त्व-</del> ख्यापनम्-यन्मदीयवेदने रजतिमति प्रसमात्, तद् रजतं न भवसेवेति। अपि च. भेदाख्यातावपि अत्यक्षरमरणयोर्भेदाख्यानं कि खेनैव वेद्यते? इत्याविसकलविकल्पपेटकमाटीकत एव; इति खनधाय क्रुत्योत्थापनमे-ततः भवतः। अथ प्रकृतज्ञाने रजतप्रातिभाने कथं तेन शुक्तिकाऽपेक्ष्येत?। समुपात्तरजताकारायाः शुक्तिकाया एवात्र तन्न, संवृतस्वाकारायाः प्रतिभानात् । वस्तुस्थित्या हि शुक्तिरेव सा, त्रिकोणत्वादिविशेषप्रह-णाभावात्तु संवृतस्वाकारा, चाकचिक्यादिसाधारणधर्मदर्शनोपजित-त्तरूप्यस्परणाऽऽरोपितरजनाकारत्वाच्च समुपात्तरजनाकारा; इसिन-धीयते । यत् खलु यत्र कर्मतया चकास्ति तत् तत्राऽऽलम्बनम्, एतच शुक्तग्राहिकया निर्दिश्यमानायां शुक्तौ समस्येव । सैव हि दोषवशान् तथा प्रतिभाति । दृष्टं च दोषवशाद् विपरीतकार्योत्पादकत्वम् , यथा॰ क्षिप्तमन्दाक्षलक्ष्मीकायाः कुलपक्ष्मलाक्ष्यास्तद् तद् विरुद्धवीक्षणभाषणा-दि। त्वयाऽपि चैतदङ्गीकृतमेव, प्रकृतरजतस्मरणस्याऽतुभूतरजतदेशा-नुसारिप्रवृत्तिजनकत्वौत्सर्गिककार्यपरिहारेण पुरोदेश एव प्रवृत्तिजन-कत्वस्वीकारात् । भेदाऽश्रहणं सहकारिणमपेक्ष्य प्रकृतरजतस्मरणस्य तद्विरुद्धमिति चेत् । दोषान् सहकारिणोऽपेक्ष्य हृषीकस्यापि तत तथास्तु । किञ्च, प्रत्यभिज्ञानेन रजतसंवित्तेः शुक्तिगोचरत्वमवस्था-प्यते-यदेव मम रजतत्वेन पूर्वमचकात्, तदेवेदं शुक्तिशकलम्; इत्येवं

९ अथ पूर्वाऽनुभूतरजतप्रतिभाने इति पाठान्तरम् ।

तस्योत्पादात् । अनुमानेन च-विवादपदं रजतज्ञानं शुक्तिगोचरम्, सत्रैव प्रवर्तकत्वादु, यदेवं तदेवं यथा सत्यरजतज्ञानं रजतगोचरम्, इति विचारेण वैपरीस्यस्योपपत्तेरसिद्धिदुर्गन्धमेव त्वत्साधनमिति स्थितम् । यचोक्तम्-शुक्तिरजतयोः प्रत्यक्षस्मरणयोख्य भेदाप्रतिभा-सादिति, तत्र भेदाप्रतिभासस्तुच्छः कश्चिदुच्येत, अभेदप्रतिभासो वा ?। नाद्यः, प्राभाकरैरभावानभ्युपगमात् । नापि द्वितीयः, विप-रीतख्यातिप्रसक्तेः, भिन्नयोरभेदेन प्रतिभासात् । अथ भेदो व्यावर्तक-धर्मयोगः, तस्य चाप्रतिभासः साधारणधर्मप्रतिभास इति चेत्। न, श्चाक्तिज्ञाने सत्येऽपि तस्य भावाद्, दीप्रतादेस्तत्राऽपि प्रतिभासात्। अथ न तत्र तस्यैव प्रतिभासः, त्रिकोणतादिव्यावर्तकधर्माणामपि प्रति-भासादिति चेत् । तर्हि सावधारणः साधारणधर्मप्रतिभासः प्रकृतर-जतबोधेऽपि नास्त्येव, रजतगतस्य रजतत्वस्येव ग्रक्तिगतस्य त्वनिय-त्तदेशकालस्मर्यमाणरजतासंभविनियतदेशकालत्वस्य व्यावर्तकधर्मस्य अतिभानादिति । प्रहणस्मरणसंवित्ती अपि स्वसंविदिते प्राभाकरा-णाम । ते च यदि स्वरूपेण प्रतिभातः, तदा न रजतार्थिनस्तथा प्र-वृत्तिः स्यात् । अथ प्रहणं स्मरणरूपतया प्रतिभाति, तदा विपरीत-च्यातेरसप्टतया प्रतिभानम्; अनुभूतरजतदेशे प्रवृत्तिश्च स्वात् । अथ स्मरणं प्रहणरूपतयाः तदाऽपि विपरीतख्यातिरेव। प्रभूतं चात्र बक्तन्यम् , तचोक्तमेव बृहद्वृत्तौ वितत्य श्रीपृज्यै: ॥ १० ॥

अथ संशयं लक्ष्यन्ति-

## साधकबाधकप्रमाणाभावादनवस्थिताऽनेककोटि-संस्पर्शि ज्ञानं संशयः ॥ ११ ॥

चिह्नस्यमानस्थाणुत्वपुरुषत्वाद्यनेकांशगोचरयोः साधकवाधक-प्रमाणयोरनुपद्यम्भादनवधारितनानांशावद्यम्विधिप्रतिषेषयोरसमर्थः संवेदनं संशय इत्यर्थः, समिति समन्तात् सर्वप्रकारैः शेत इवेति ब्युत्पत्तेः ॥ ११ ॥ उदाहरन्ति-

## यथाऽयं स्थाणुर्वी पुरुषो वा ॥ १२ ॥

व्यक्तम् । अयं च प्रत्यक्षविषये संशयः । परीक्षविषये तु यथा-काऽपि विपिनप्रदेशे शृङ्गमात्रदर्शनात् किं गौरयं स्थाद् गवयो वा ? इंस्यादि ॥ १२ ॥

अथाऽनध्यवसायस्वरूपं प्ररूपयन्ति-

#### किमित्यालोचनमात्रमनध्यवसायः॥ १३॥

अस्पृष्टविशिष्टविशेषं किमित्युहेखेनोत्पद्यमानं ज्ञानमात्रमनथ्य-बसायः प्रोच्यते । समारोपरूपत्वं चाऽस्थौपचारिकम्, अतिस्मस्तद-ध्यवसायस्य तहञ्जाणस्याऽभावात् । समारोपिनिमित्तं तु यथार्थापरि-च्छेदकत्वम् ॥ १३ ॥

उदाहरन्ति-

# यथा गच्छत्तृणस्पर्शज्ञानम् ॥ १४ ॥

गच्छतः प्रमातुस्रुणस्पर्शिवषयं ज्ञानमन्यत्राऽऽसक्तचित्तत्वादेवे जातीयकमेवंनामकिसदं वस्तु, इत्यादिविशेषानुष्ठेखि किमिष सया स्पृष्टम्; इत्याद्येचनमात्रिमत्यर्थः। प्रत्यक्षयोग्यविषयश्चायमनध्यवसायः। एतदुदाहरणिदशा च परोक्षयोग्यविषयोऽप्यनध्यवसायोऽवसेयः, यथा— कस्यिचदपिरज्ञातगोजातीयस्य पुंसः कचन वनिकञ्जे सास्नामा- त्रदर्शनात् पिण्डमात्रमनुमाय को नु खल्वत्र प्रदेशे प्राणी स्यात् ?, इत्यादि ॥ १४ ॥

अथ प्रमाणस्रक्षणसूत्रोपात्तं परशब्दं व्याख्यान्ति-

### ज्ञानाद्न्योऽर्थः परः ॥ १५ ॥

ज्ञानाद् प्राहकात् सकाशाद्, अन्यो प्राह्यतया पृथग्भूतोऽचेतनः संचेतनो वा, अर्थोऽर्थक्रियाधिभिरथ्येमानः, परः परशब्दवाच्यः॥ अत्र शून्यवादिनः कतिप्यविकल्पाटोपोच्चण्डतुण्डमुस्स्वप्रायन्ते+

अहो ! आहेताः ! किं ज्ञानम् ?, कश्चार्थः ?। प्राहकमन्तर्ज्ञानम् , प्राह्मे

बाह्योऽर्थ इति चेत्। कस्य ज्ञानं प्राहकम् ?। अर्थस्य चेत्। अर्थ एवान-र्थमूळं तर्हि स एवोन्मूळनीयः, तथाहि-किमयमणुरूपः, स्थूळस्वरूपः, सदुभयस्वभावः, अनुभयस्वभावो वा ?। अणुरूपश्चेत् । कुतोऽणूनाम-वधारणम् ?-प्रत्यक्षाद्, अनुमानाद् वा ?। प्राचि पक्षे, किं योगिप्र-त्यक्षाद्, अस्मदादिपत्यक्षाद् वा ?। धुर्यः श्रद्धामात्राऽवधार्यः । द्वितीयस्तु, अनुभूतिपराभूत:-न हि वयमयं परमाणुरयं परमाणुरिति स्वप्नेऽपि प्रतीमः, स्तम्भोऽयं कुम्भोऽयमित्येवमेव नः सदैव संवेदनो-द्यात् । अथाऽनुमानात् परमाणुप्रवेदनम् । किमवधृतसाध्यसाधन-संबन्धात्, तदितरस्माद् वा ?। न तावत् तदितरस्मात्, अतिप्रसङ्ग-सङ्गमात्। प्राचिकप्रकारे तु, संबन्धाऽवधारणं प्रत्यक्षेण, अनुमानेन वा ?। न प्रत्यक्षेण, अणूनामतीन्द्रियत्वेन तैः सहाऽविनाभावस्य कापि छिङ्गे प्रहीतुमशक्यत्वात् । अनुमानेनाऽपि तेनैव, अनुमानाऽ-न्तरेण वा तद्वधारणम् ? । न तावत् तेनैव, परस्पराऽऽश्रयप्रस-ङ्गात्-सति हि संबन्धावधारणे तद्तुमानोत्थानम्, सति चास्मिस्तद्व-धारणमिति । अनुमानाऽन्तरमपि गृहीतप्रतिबन्धम् , अगृहीतप्रति-बन्धमेव वा प्रवर्तेत ?, इत्याद्यावृत्तावनवस्थादौःस्थ्योपस्थापनम् । तदु नातुमानादिप परमाणुप्रतीतिः । किञ्च, अमी परमाणवो नित्या वा स्यु:, अनित्या वा ?। नित्याश्चेत् । किमर्थिकियाकारिणः, अकिश्वित्करा वा ?। उदीचीनस्तावत्पक्षः क्षोदीयान् , अन्तरिक्षवृक्ष्वत् तेषामसत्त्वाः पत्ते: । अर्थिकियाकारित्वं तु तेषां क्रमेण, युगपद् वा ?। क्रमेण चेत्। किं स्वभावाभेदेन, तद्भेदेन वा ?। स्वभावाभेदभिदाबाम्, ते येनैव स्वभावेन प्राच्यं कार्यमर्जयन्ति, तेनैवोत्तरमपि ; यद्वा येनैवो-त्तरम्, तेनैव प्राच्यमपि ?। प्रथमे, प्रथमकार्यकाल एवोत्तरस्याप्यु-स्पत्तित्रसक्तिः । तद्वद् द्वितीये द्वितीयकार्यकाल एव प्रथमस्याऽपि प्रभवप्राप्तिः । तद्वदेव स्वभावभेदपक्षे क्षणिकत्वापत्तिः, तल्लक्षणत्वात् क्षणभङ्गरतायाः । युगपत्पक्षे, सक्तदेव सकलखकार्यकार्यपुः अस्याऽर्जि-ब्रुत्वाद् द्वितीयादिक्षणे तेषामसत्त्वं स्थात्। तद् नाऽमी नित्याः । अनि- त्याश्चेत् क्षणिकाः, कालान्तरस्थायिनो वा ?। क्षणिकाश्चेत् । किस-कस्माद् भवन्ति, कारणाद् वा कुतोऽपि श अकस्माच्चेत्। ननु किभिह कारणप्रतिषेधमात्रम् , भवनप्रतिषेधः, स्वात्महेतुकत्वम् , निरुपाख्य-हेतुकत्वं वा विवक्षितम् ? । आद्ये, भवनस्थानपेक्षत्वेन सदा सत्त्व-स्याऽसत्त्वस्य वा प्रसक्तिः "नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वा हेतोरन्यानपेक्षणात्" इत्युक्तेः । द्वितीये, प्रागिव पश्चादिप नाडमी भवेयुः । तृतीये, कथ-मुत्पित्तिस्तेषाम् ?, स्वयमसतां स्वोत्पत्तौ व्यापारव्याहतेः । तुरीये, प्रागपि सत्त्वापत्तेस्तेषां सनातनत्वं स्यात् । कारणाद् भवनपक्षे तु स्थूळं कि चित् तेषां कारणम्, परमाणव एव वा ?। न स्थूळम्, परमा-णुक्त्वार्थपक्षस्यैव कक्षीकारात्। परमाणवश्चेत्। ते किं सन्तः, अस-न्तः, सदसद्रूपाः, अनुभयस्वभावा वा स्वकार्याणि कुर्युः ?। सन्तश्चेत्। किमुत्पत्तिक्षण एव, द्वितीयादिक्षणेऽपि वा ?। नाद्यः, तदानीमुत्प-त्तिमात्रव्यमत्वात् तेषाम् । अथ "भूतिर्येषां किया सैव कार्णं सैव चोच्यते " इति वचनाद् भवनमेव तेषामुत्तरोत्पत्तौ कारणतेति चेत्। एवं तर्हि रूपाणवो रसाणूनाम्, ते च तेषासुपादानं स्युः, उभयत्र भवनाविशेषात् । न द्वितीयः, क्षणक्षयक्षयापत्तेः । अथाऽसन्तस्ते तदुत्पादकाः, तर्हि तत्सत्ताक्षणमेकमपहाय सर्वदा तदुत्पाद्यसङ्गः, तद्भवनस्य सर्वदाऽविशेषात् । सदसद्रृपपक्षस्तु दुर्निरोधविरोधानु-बन्धदुर्धरः-यदि हि ते सन्तः कथमसन्तः ?,तथा चेत् कथं सन्तः?। अनुभयस्वभावभेदोऽप्यसाधुः, विधिप्रतिषेधयोरेकतरप्रतिषेधेऽन्यत-रस्यावदयंभावात् । तन्नाणवः क्षणिकाः सूक्ष्ममनीषामार्गमैयरुः। चापि कियत्कालस्थायिनः, क्षणिकपक्षोपिक्षप्तप्रतीकारस्याऽत्राऽप्यवता-रात् । किञ्च, कियत्कालस्थायिनोऽप्यमी किमर्थक्रियापराङ्मुखाः, तत्कारिणो वा भवेयुः ?। प्रथमभिदायाम्, अम्बरोद्भवाम्भोरुहसौ-रभवद्सत्त्वापत्तिः । उद्गिकरूपे, किमसद्रूपम् , सद्रूपम् , उभय-क्रपम्, अनुभयरूपं वाते कार्य कुर्वीरन् ?। असद्रूपं चेत्। कथं करिकेसरकछापादेरि न करणम् ?। सदूपं चेत् । कथं तस्य क- रणम् ?, सतोऽपि करणे कथं कदाचित् क्रियाविरतिः ? । तृतीयंतु-रीयभेदौ तु प्राक्षोक्तसद्सदूपादिभेदवद् भञ्जनीयौ । तन्नाणुरूपोsर्थ: सर्वथा स्थेमानमातेनिवान् । नापि स्थूलक्तपः, यतस्ताहशो-Sप्यसौ निखः, अनिखो वा स्यात् ?। न तावद् निखः, परमाणु-नित्यतानिराकरणानुसारेणाऽस्यापि व्यपासितुं शक्यत्वात् । नृाप्य-नित्यः, यतस्तस्य समुत्पादे स्थूलमेव किञ्चित् कारणम्, अणवो वा ? । प्राच्यः पक्षः स्थवीयान् , स्थूछाद्वैतवादस्य वावदूकानां वदि-तुमयुक्तत्वात् , सूक्ष्मापेक्षयैव स्थूलस्य व्यवस्थानात् , कुँवलापेक्षया कुवलयस्येव । अथाणवस्तत्कारणम् , तर्हि तद्येतनस्तदुभयस्वभा-वार्थपक्षः कक्षीकृतः स्यात् । अस्त्वयमेवेति चेत् । तर्हि ते निरातिश-याः, सातिराया वा स्थूलमर्थं प्रथयेयुः ? । आद्ये भेदे, भूर्भुवःस्वस्न-बीकुहरकोणकुट्टितैकैकपरमाणुभिर्विशकिततरिप सदैव तदुत्पादन-प्रसङ्गः । द्वितीये तु, कस्तेषामतिशयः-एकदेशावस्थितिः, संयोगः, किया वा ?। प्रथमपक्षे, क्षोणीमण्डलाऽऽलम्बिपरिमण्डलैः स्थूलैककार्य-कियाप्रसक्तिः, तस्यैकदेशरूपत्वात् । अथ यावति प्रदेशे कतिपयेऽपि परसाणवः कार्यमेकमर्जयन्ति तावानेवैकः प्रदेशः, न सकलमिलामण्ड-छम्; इति चेत् । तर्हीतरेतराश्रयपिशाचप्रवेश:-सिद्धे हि कार्ये देशै-क्यसिद्धः, तस्तिद्धौ च तिसिद्धिरिति । संयोगश्चेदितशयः, स किं नित्यः, अनित्यो वा ? । यदि नित्यः, तदा सदाऽपि तदुत्पाद्यकार्यो-स्पादप्रसङ्गः। अनित्यश्चेत् । किमन्यत एव, तेभ्योऽपि वा प्रादुःष्यात् ?। नाद्यो भेदः, तदाधारधर्मस्याऽन्यत एवोत्पत्तिविरोधात् । द्वितीये तु, तदुत्पत्ताविप निरतिशयाः, सातिशया वा ते व्याप्रियेरन् ?। प्राचि, प्राचीन एव दोषः । द्वितीये तु, अतिशयोत्पत्तावप्यतिशयान्तरेण भाव्यम् ,तत्रापि तेन; इत्यनवस्थाकदर्थनम् । किञ्च, अयं संयोगस्तत्स्व-भावभूतः, तत्पृथग्भूतो वा १। प्राच्ये, परमाणव एव न कश्चित् संयोगो बाम। द्वितीये तु, सर्वथा पृथग्भूतः, कथिबद् वा । कथिबत्पक्षस्तावद्

१ बदरापेक्षया कुंवलयस्य स्थूलत्वम् ।

विरोधवाधितः । सर्वथापक्षे तु, संबद्धः, असंबद्धो वा तत्रासौस्यात् १। असंबद्धविधायां तेषामेष इति संबन्धायोगः । संबद्धस्तु, संयोगन, समवायेन, तादात्म्येन, तदुत्पत्त्या, अविष्वग्भावेन वा ?। न संयो-गेन, तस्य गुणरूपे संयोगे संभवाभावात्, "निर्गुणा गुणाः" इति वचनात् । न समवायेन, यतो यावद्यमेकं संयोगमेकत्र संबन्धयति, तावदन्यत्राऽप्येनं किं न संबन्धयेत् ?, अस्य सर्वत्रैक्यात् । न तादा-त्म्येन, भेदपक्षकक्षीकारात् । नापि तदुत्पत्त्या, परमाणुभ्यः संयोगोः स्पादस्य प्रागेव व्यपास्तत्वात् । नाप्याविष्वम्भावेन, तस्य कथिश्वत् तादात्स्यरूपत्वात्; तत्र च कथि बिदित्यन्धपदम्, विरोधावरोधदुर्धर-त्वात् । किञ्च, अयं संयोगः सर्वात्मना, एकदेशेन वाऽणूनां प्रणि-गद्येत ? । प्रथमे, पिण्डोऽणुमात्रः स्यात् । द्वितीये, षट्केन युगपद्यो-गात परमाणोः वडंशता स्यात्; इति परमाणुकथाऽत्यस्तमियात्। तन्न संयोगोऽतिशयः । एतेन क्रियारूपातिशयपक्षोऽपि प्रतिश्विप्तः । किञ्च, अयं स्थूछोऽवयवी निराधारः, साधारो वा ?। न तावद् निरा-धारः, साधारप्रतीतिविरोधात् । साधारश्चेत् । किमेकावयवाधारः, अनेकावयवाधारो वा ? । प्रथमे, प्रतीतिविरोधः, तथाहि-प्रतीतिरि-हाऽवयवेष्ववयवीति, नावयवेऽवयवीति । अथानेकावयवाधारः, तत्रा-प्यविरोध्यनेकावयवाधारः, विरोध्यनेकावयवाधारो वा ?। न प्राच्यः. चळाचळस्थूळास्थूळनीळानीळादिरूपाणामवयवानां विरोधप्रतीतेः । अथ द्वितीयः, तर्हि नैकः स्थूलोऽवयवी स्यात्, विरुद्धधर्माध्यासात् । अपि च, असौ तेषु वर्तमानः सामस्येन, एकदेशेन वा वर्तेत ?।। सामस्येन वृत्तौ, एकस्मिन्नेवावयवे परिसमाप्तत्वाद्नेकावयववृत्तित्वं न स्यात् । एकदेशेन वृत्तौ, निरंशत्वं तस्योपगतं विरुध्येत । सांशत्वे वा तेऽप्यंशास्ततो भिन्नाः, अभिन्ना वा भवेयुः ?। भिन्नत्वे, पुनरप्यने-कांशवृत्तेरेकस्य सामस्यैकदेशविकल्पानतिकमाद्नवस्था । अभिन्नत्वे, न केचिदंशाः स्युः । इति न तदुभयस्वभावार्थपक्षोऽपि संगतिश्रृङ्ग-सङ्गमगात् । अनुभयस्वभावभेदोऽत्युपेक्षाक्षेत्रं प्रेक्षाणाम्, परमाणु-

स्थलयोः परस्परप्रतिषेधात्मकत्वेनाऽन्यतरप्रतिषेधे तदितरविधेरवदर्य-भावात्। इति नार्थः कश्चिद् विचारचूलामालम्बते।। तद्भावे तद्पाह-कतया संमतं ज्ञानमपि तथैव । किञ्च, एतद्र्थसमकालम्, तद्भिन-कालं वा तद्प्राहकं कल्प्येत ?। प्राक्षल्पनायाम्, त्रिलोकीतल्पोपगता-अपि पदार्थास्तत्र प्रथेरन्, समकालत्वाविशेषात् । तदग्न्यप्रकारे तु, निराकारम्, साकारं वा तत् स्यात् ?। प्रथमे, प्रतिनियतपदार्थपरि-च्छेदानुपपत्तिः । द्वितीये तु, किमयमाकारो व्यतिरिक्तः, अव्यतिरिक्तो वा ज्ञानात् ?। अन्यतिरेके, न कश्चिदाकारो नाम; तथाच निराका-रप्रकारप्रकाशितः परीहारः । व्यतिरेके, चिद्रूरुपः, अचिद्रूपो बाऽयं भवेत् ?। चिद्रूपश्चेत् । तदानीमाकारोऽपि वेदकः स्यात्, त्तथा चायमि निराकारः, साकारो वा तद्वेदको भवेत् ? इत्यावर्तने-नाऽनवस्था । अथाचिद्रूपः; किमज्ञातः, ज्ञातो वा तज्ज्ञापकः स्यात्?। प्राचीने, चैत्रस्येव मैत्रस्याऽप्यसौ तज्ज्ञापकः स्यात् । तदुत्तरे तु, निराकारेण, साकारेण वा ज्ञानेन तस्यापि ज्ञानं स्यात् ? इत्याद्यावृ-त्तावनवस्थैव। इति न ज्ञानमपि किञ्जिचतुरचेतोगोचरे संचरित। त्ततः सर्वशून्यतेव परं तत्त्वमवास्थित । इति सर्वापछापिविकल्प-संक्षेपः ॥

तदेतद्खिळमनरुपपळाळपूळकूटकरुपमप्रतिमोत्तरकुशानुकणमात्रसाध्यम्, तथाहि—इदं प्रमाणमूळमाळप्येत, अन्यथा वा ?। अन्यथा चत्। उत्तिष्ठोत्तिष्ठ तर्हि कथमकुथाः प्रामाणिकपर्षदीह प्रवेशम् ?। प्रमाणमूळं चेत्। तत् प्रमाणमर्थरूपम्, ज्ञानरूपं वा भवेत् ? इत्यादि-स्वमार्गणेरेव मर्माविद्विविद्धः कथमुळ्वसितुमि शक्तोषि ?। कथं च प्रमाणाभ्युपगमे शून्यसिद्धिः ?। शून्यरूपमेव प्रमाणमिति चेत्। तर्हि शून्यतासिद्धिरिप शून्येव; इति न शून्यसिद्धिः स्यात्। अभ्य-धिष्महि च—

"शून्ये मानमुपैति चेद् नतु तदा शून्यात्मता दुःस्थिता . नो चेत् तर्हि तथापि किं न सुतरां शून्यात्मता दुःस्थिता १। वन्ध्या मे जननीत्यमुख्य सहझीमप्याश्रयन् झून्यतां शङ्के दुःशकसाहसँकरिसकः स्वामिन् ! असौ सौगतः" ॥१॥ अथेत्थमेव विचारयतां यदा न किष्वित् संगर्ति गाते, तदा झून्यमेव तत्त्वमविष्ठत इति चेत् । तदेतत् प्रवखश्रङ्कालस्वालतां-द्रेरुत्युवनशागरुभ्याभ्यसनम्, यतः-

"विचारो वस्तुरूपश्चेत् किं सिध्येत् सर्वशून्यता ? । विचारोऽवस्तुरूपश्चेत् किं सिध्येत् सर्वशून्यता ? " ॥ १ ॥

न च तवाऽमून्यर्थज्ञानदूषणान्यिप सूपपादानि, यस्मादुभयस्व-भाव एवार्थ इति नः पक्षः । न चाणुभ्यः स्थूलोत्पादः सर्वत्र स्वीक्रि-यतेः यतस्तत्कार्यकारणभावमात्रवित्रासनेनाऽर्थकथा विश्राम्येत्, स्थु-ळादिप सूत्रपटळादेः स्थूळस्य पटादेः प्रादुर्भावविभावनात्, आत्मा-SSकाशादेरपुद्रलकार्यत्वकक्षीकाराच । यत्र पुनरणुभ्यस्तदुत्पत्तिः, तत्र तत्तत्कालादिसामग्रीसन्यपेक्षािकयावशात् प्रादुर्भूतं कथि चत्प्रथग्भृतं संयोगातिशयमपेक्ष्येयमविष्दुवैव । केवलं कथि चिति किञ्चन त्वचे-तस्तुद्ति, तत्रेयं प्रतिकिया-एकेनैव हि रूपेण भेदाभेदयोरभिधाने विरोधनिरोधः स्थात्, न चैविमह, पर्यायरूपतया भेदस्य द्रव्यरूपतया चाऽभेदस्य भणनात्। त्वयाऽपि च "प्रमाणप्रमेयतत्त्वं नास्त्येव" इत्येक-मेव वचनं स्वपरपक्षावपेक्ष्य साधकं बाधकं वा कक्षीकृतमेव। याऽपि परमाणोः षडंशताऽऽपत्तिरुक्ता, साऽप्ययुक्ता, यतोऽत्रांशशब्दस्य संबन्धनिबन्धनं शक्तिस्वरूपोऽर्थो विवक्ष्येत, अवयवलक्षणो वा ?। न प्राच्ये प्रसङ्गः संगतः, तथाऽस्माभिस्तद्भ्युपगमात् । द्वितीये तु, नास्यविनाभावः, तत्तच्छ किमात्रेणैव तत्तत्परमाणुसंबन्धस्य प्रतिषे-द्धुमशक्यत्वात्। यदिप निराधार इत्यादि न्यगादि, तत्रापि कथ-श्चिद्विरोध्यविरोध्यनेकावयवाविष्वरभूतवृत्तिरवयव्यभिधीयते, तत्र च यद् विरोध्यनेकावयवाधारतायां विरुद्धधर्माध्यासनमभ्यधायि, तत्कथ-श्चिदुपेयत एव तावत्, अवयवात्मकस्य तस्यापि कथश्चिद्नेकरूप-त्वात् । यचोपन्यस्तम्-सामस्येनैकदेशेन वेत्यादि, तत्रापि विकल्पद्वया- नभ्युपाम एवोत्तरम्, अविष्वरमावेनावर्यावनोऽवयवेषु वृत्तेः स्वीकारात् । यबार्थसमकालमिल्राद्युक्तम्, तत्रापि विकरपद्वयमपि स्वीक्रियत एव, अस्मदादिप्रलक्षं हि योग्यसमकालार्थाऽऽकलक्कुशलम्,
स्मरणमतीतस्य, शान्दानुमाने त्रैकालिकस्याऽप्यर्थस्य परिच्छेदके। निराकारं चैतद् द्वयमपि, न चातिप्रसङ्गः। तद्प्रहणपरिणामश्चेदाकारः,
तद्भ्युपगच्छामः; स्वज्ञानावरणवीर्योन्तरायक्षयोपशमविशेषवशादेवाऽस्य नैयस्नेन प्रवृत्तः। शेषविकल्पनिकुक्ष्यव्यन्वरेऽस्वीकार एव तिरक्षारः।

"निरस्ता झून्यता सेयमाज्ञाः शाक्य ! वसन्त्रम् : । जन्मीळय चिराद् नेत्रे कौतुकाळीकनोत्सुके" ॥ १ ॥

अथ ब्रह्मवादिवाबद्का वदन्ति—युक्तं यदेष सकळापळापी पापी-यानपासे; आत्मब्रह्मणस्तात्त्रिकस्य सत्त्वात् । न च सरळसाळरसाळ-भियाळहिन्ताळताळतमाळप्रवाळप्रमुखपदार्थसार्थोऽत्यहमहिमकया प्रती-यमानः कथं न पारमार्थिकः स्यात् ? इति वक्तव्यम्, तस्य मिथ्या-क्रपत्वात् । तथाहि— प्रपश्चो मिथ्या, प्रतीयमानत्वात्, यदेवं तदेवं यथा शुक्तिशकळे कळधौतम्, तथा चायम्, तस्मात्तथा ।।

तदेतदेतस्य न तर्कवितर्ककार्कद्रयं सूच्यति, तथाहि—मिध्यात्वमत्र कीद्यक्षमाकाङ्कितं सूक्ष्मदृशा—िकमयन्तासत्त्वम् , उताऽन्यस्यान्याकार-तया प्रतीतत्वम् , आहोस्विद्गिर्वाच्यत्वम् ?; इति मेदत्रयी त्रिनेत्रनेत्रनेत्रयीव त्रौकते। प्राचि पश्चद्वये, त्वदनङ्गीकारः परीहारः । तार्तायीकविक्तस्ये तु, किमिदमनिर्वाच्यत्वं नाम ?; किं निक्तिकित्दह एव, निक्तिकित्विम्हान्, तिःस्वभावत्वं वा ?। न प्रथमः कल्पः कल्पनार्हः, सर्छोऽयं साछोऽयमिति निश्चितोक्तरत्वभवात् । नापि द्वितीयः, निक्तिकिर्हं तिमित्तं ज्ञानं वा स्थात्, विषयो वा ?। न प्रथमस्य विरहः, सर्छसाछादिसंवेदनस्य प्रतिप्राणि प्रतीतेः। नापि द्वितीयस्य, यतो विषयः किं भावरूपो नास्ति, अभावरूपो वा ?। प्रथमकल्पनायाम्, असल्ख्यात्यस्युपगमप्रसङ्गः । द्वितीयकल्पनायां तुं, सल्ख्यातिरेव ।

जभावपि न स्त इति चेत्। ननु भावाभावशब्दाभ्यां छोकप्रतीतिसिद्धौ तावभिष्रेतौ, विपरीतौ वा ?। प्रथमपक्षे तावद्, यथोभयोरेकत्र विधिर्ना-स्ति, तथा प्रतिषेघोऽपिः परस्परविरुद्धधर्मयोर्मध्यादेकतरविधिनिषेध-योरन्यतरनिषेधविधिनान्तरीयकत्वात् । द्वितीयपक्षे तु, न काचित् क्षतिः, नहालौकिकविषयसहस्रानिवृत्ताविष खौकिकज्ञानविषयनिवृत्तिः, तनिक्तिनवृत्तिर्वा । निःस्वभावत्वपक्षेऽपि, निसः प्रतिषेधार्थत्वे स्वभावशब्दस्याऽपि भावाभावयोरन्यतरार्थत्वे पूर्ववत् प्रसङ्गः। प्रतीत्य-गोचरत्वं निःस्वभावत्वमिति चेदु । अत्र विरोध:- प्रपश्चो न प्रती-यते चेत्, कथं धर्मितया, प्रतीयमानत्वं च हेतुतयोपाद्दे ?; तथोपादाने वा कथं न प्रतीयते ? । यथा प्रतीयते न तथेति चेत् । तर्हि विपरीत-ख्यातेरभ्युपगमः स्यात् । किञ्च, इयमनिर्वाच्यता प्रपश्चस्य प्रस्रक्षेण प्रत्येक्षेपि-सरलोऽयिमलाद्याकारं हि प्रत्यक्षं प्रपञ्चस्य सत्यतामेव व्य-वस्यति, सरलादिप्रतिनियतपदार्थपरिच्छेदात्मनस्तस्योत्पादात् , इतरे-तरविविक्तवस्तुनामेव च प्रपञ्चवचोवाच्यत्वेन संमतत्वात् । अथ क-थमेतत्प्रसक्षं पक्षप्रतिक्षेपकम् ?, तद्धि विधायकमेव, इति तथा तथा ब्रः ह्मैव विद्धाति, न पुनः प्रपञ्चसत्यतां प्ररूपयति; सा हि तदा प्र-रूपिता स्याद्, यदीतरस्मिन्नितरेषां प्रतिषेधः कृतः स्यात् ; न चैवम् ; निषेधे कुण्ठत्वात् प्रत्यक्षस्येति चेत् । तद्युक्तम् , यतो विधायकमिति कोऽर्थः ?, इदमिति वस्तुस्वरूपं गृह्वाति, नान्यस्वरूपं प्रतिषेधति प्रस्थक्ष-मिति चेदु । मैवम्, अन्यरूपनिषधमन्तरेण तत्स्वरूपपरिच्छेदस्यान प्यसंपत्ते:-पीतादिव्यवच्छिन्नं हि नीछं नीखिमिति गृहीतं मवित, नेतरथा । यदेदमिति वस्तुस्वरूपमेव गृह्वाति प्रत्यक्षमित्युच्यते, त-दाऽवक्यमपरस्य अतिषेधमपि तत् प्रतिपद्यत इत्यभिहितमेव भवति, केवलवस्तुस्वरूपप्रतिपत्त्रिरेवान्यप्रतिषेधप्रतिपत्तिरूपत्वात् । अपि च. विधायकमेव प्रत्यक्षमिति नियमस्याऽङ्गीकारे विद्यावद्विद्याया अपि विधानं तवाऽनुषज्यते । सोऽयमविद्याविवेकेन सन्मात्रं प्रत्यक्षात

१ विपरीतख्यातिरियमभ्युपगता स्यादिखपि पाठान्तरम् । २ प्रातिक्षिप्ताः ।

प्रैतियन्नेव न निषेधकं तदिति बुवाणः कथं स्वस्थः ? । इति सिद्धं प्र-त्यक्षवाधितः पक्ष इति । अनुमानवाधितश्च-प्रपश्चो मिथ्या न भव-ति, असद्विलक्ष्णत्वाद्, य एवं स एवं यथा आत्मा, तथा चाऽयम्, तस्मात्तथिति । प्रतीयमानत्वं च हेतुर्बह्मात्मना व्यभिचारी, स हि प्रतीयते, न च मिथ्या । अप्रतीयमानत्वे तु, अस्य तद्गोचरवचनानाम-प्रवृत्तेर्मृकतैव तत्र वः श्रायसी स्यात् । दृष्टान्तश्च साध्यविकलः, शु-क्तिशकलकथौतेऽपि प्रपञ्चाऽन्तर्गतत्वेनाऽनिर्वचनीयतायाः सा-थ्यमानत्वात् । किञ्च, इदमनुमानं प्रपश्चाद् भिन्नम् , अभिन्नं वा <sup>१</sup>। यदि भिन्नम् , तर्हि सद्यम् , असत्यं वा ? । यदि सत्यम् , तर्हि तद्वदेव प्रप-श्वस्यापि सत्यत्वं स्यात् । अथाऽसत्यम् ; तत्रापि शून्यम् , अन्यथा-ख्यातम्, अनिर्वचनीयं वा ?। आद्यपक्षद्वयेऽपि न साध्यसाधक-स्वम् , नृशृङ्गवच्छुक्तिकळधौतवच । तृतीयपक्षोऽप्यक्षमः, अनिर्वचनी-यस्याऽसंभवित्वेनाभिहितत्वात्। व्यवहारसत्यमिद्मनुमानम् , अतोऽस-त्यत्वाभावात् स्वसाध्यसाधकमिति चेत् । किमिदं व्यवहारसत्यं नाम ?; व्यवहातिव्यवहारो झानं तेन चेत् सत्यम् , तर्हि पारमार्थिक-मेव तत्, तत्र चोक्तां दोषः । अथ व्यवहारः शब्दस्तेन सत्यम् । नतु शब्दोऽपि सत्यस्वरूपः, तदितरो वा ?। यद्याद्यः, तर्हि तेन यत्सत्यं तत्पारमार्थिकमेवेति तदेव दूषणम् । अथाऽसत्यस्वरूपः शब्दः, कथं ततस्तस्य सत्यत्वं नाम ?, न हि स्वयमसत्यमन्यस्य सत्यत्वव्यवस्था-हेतु:, अतिप्रसङ्गात् । अथ कूटकार्पापणे सत्यकार्पापणोचितकयविक-यञ्यवहारजनकत्वेन सत्यकार्षापणव्यवहारवद्सत्येऽप्यतुमाने सत्यव्य-बहार इति चेत्। तद्यसत्यमेव तदनुमानम्, तत्र चोक्तो दोषः। अतो न प्रपञ्चाद्भित्रमनुमानमुपपत्तिपद्वीमापेदानम् । नाप्यभित्रम् , प्रपञ्च-स्वभावतया तस्यापि मिथ्यात्वप्रसक्तेः, मिथ्यारूपं च तत्कथं नाम स्व-साध्यं साधयेत् ?, इत्युक्तमेव । एवं च प्रपञ्चस्य मिथ्यात्वासिद्धेः कथं परमब्रह्मणस्तान्विकत्वं स्यात् ?,यतो वाह्याऽर्थोभावो भवेदिति ॥१५॥

१ स्त्रीकुर्वन् । २ श्रेयसे इस्रिप पाठः ।

प्रमाणत्वाभिमतज्ञानस्य स्वव्यवसायीति विशेषणं व्यास्यान्ति— स्वस्य व्यवसायः स्वाभिमुख्येन प्रकाशनम्, बाह्यस्येव तदाभिमुख्येन, करिकलभकमहमात्मना जानामि ॥१६॥

यथा बाह्याभिमुख्येन बाह्यानुभवनेन प्रकाशनं बाह्यव्यवसायो ज्ञानस्य, तथा स्वाभिमुख्येन प्रकाशनं स्वव्यवसायः। अत्रोहेखः-करि-कळभकभित्यादि । यथा करिकळभकभिति प्रमेयस्य अहमिति प्रमातुः, जानामीति प्रमितेः प्रतिभासः, तथाऽऽत्मनेति प्रमाणत्वाभिमतज्ञान-स्वाऽप्यस्त्येवेति भावः ॥ १६॥

स्वन्यवसायमेव स्पष्टद्रष्टान्तप्रकटनेन निष्टङ्कयन्ति— कः खलु ज्ञानस्याऽऽलम्बनं बाह्यं प्रतिभातमभिम्-न्यमानस्तद्पि तत्प्रकारं नाभिमन्येत ?, मिहिरालोकवत् ॥ ॥१७॥

तद्पीति ज्ञानमि, तत्प्रकारमिति स प्रतिभातत्वलक्ष्णः प्रकारः प्रतिनियतं स्वरूपं यस्य तत् तत्प्रकारं प्रतिभातमित्यर्थः । यथैव हि गिरिनगरगहनादिकं मिहिरालोकस्य विषयं प्रतिभातमिमनयमानैमिहिरालोकोऽपि प्रतिभातोऽभिमन्यते लौकिकपरीक्षकैः, तद्वज्ञ्ञानस्य विषयं क्रम्भादिकं प्रतिभातमिमन्यमानैस्ते ह्यानम्प प्रतिभातं स्वीकर्तव्यमिति ॥

अत्रेयं भट्टचट्टघट्टना-नतु न स्वसंवेदनं वेदनस्य सुन्दरम्, स्वात्मनि क्रियाविरोधात्, इत्यस्य पारोक्ष्यमेवाक्ष्णं कक्षीकरणी-यम् । तदेतदरमणीयम्, यतः-किमुत्पित्तः, ज्ञप्तिर्वा स्वात्मनि विरुध्यत ? । यगुत्पत्तिः, सा विरुध्यताम्, न हि ज्ञानमात्मानमुत्पा-द्यतीति वयमध्यगीष्महि । अथ ज्ञप्तिः, नेयमात्मनि विरोधमदीध-रत्, तदात्मनेव ज्ञानस्य स्वकारणकलापादुत्पादात्, प्रकाशात्मनेव प्रदीपकलिकालोकस्य । अथ प्रकाशात्मनेव प्रदीपालोकोऽयमुद्यमा-

शिवानिति परप्रकाशकोऽस्तु, आत्मानमप्येतावन्मात्रेणैव प्रकाशय-तीति तु कौतस्कुती नीतिः? इति चेत्। तिर्कि तेनाऽप्रकाशितेनैव वरा-केण स्थातन्यम् , आल्रोकान्तराद् वा प्रकाशेनाऽस्य भवितन्यम्?। प्रथमे, प्रत्यक्षवाधा । द्वितीयेऽपि, सैवाऽनवस्थापित्तश्च । अथ नाऽसौ स्वम-पेक्ष्य कर्मतया चकास्ति, इत्यस्वप्रकाशकः स्वीक्रियते, प्रकाशरूप-तया तूत्पन्नत्वात् स्वयं प्रकाशत एवेति चेत् । अनेनैव सुधामद्भि, न हि वयमपि ज्ञानं कर्मतयैव प्रतिभासमानं स्ववेद्यमावेदयामहि, ज्ञानं स्वयं प्रतिभासत इत्यादावकमकस्य तस्य चकासनात् । यथा त ज्ञानं जानामीति कर्मतयाऽपि तद् भाति, यथा प्रदीपः स्वं प्रकाश-यतीत्ययमपि तथा प्रथत एव । अथावयवैरालोकावयवी प्रकाइयत-इत्यस्वप्रकाशक एवायमिति चेत्। नतु तेऽपि केन प्रकाशनीयाः ?। अवयविनेति चेत् । नन्वमीषां परस्परगीचरज्ञानजनने सहकारि-त्वमेव तावत्प्रकाशकत्वमुच्यते । तज्ञामीषामज्ञातानाम्, ज्ञातानां वा स्यात् ?। नाज्ञातानाम्, एवं ह्यनालोकित एव प्रदीपकुद्धालाऽऽलो-कोऽपि कदाचित् कलशकुलिशादीञ्ज्ञापयेत्। ज्ञातानां चेत्। इतरेत-राश्रयापत्ति:-ज्ञाताः खरुववयवा अवयविनं ज्ञापयेयुः, सोऽपि च ज्ञात-एव तान् ज्ञापयेदिति । अथ तेषामप्यवयवानामवयवित्वाद् निजावय-वैक्कप्तिः करिष्यते, तदानीमनवस्था । अथ पर्यन्ते केचिद्ययवाः स्वय-मेवात्मानं ज्ञापयेयुः, तर्हि ज्ञानमपि स्वयमेवात्मानं निश्चिनोतीति किंन कक्षीकुरुषे ?। कथं च पारोक्ष्ये ज्ञानस्य ज्ञानं स्यात् ?। अन्यथाऽनुपपद्यमानार्थप्राकट्यरूपार्थसमुत्थापितार्थापत्तेरिति चेत् । ननु तद्र्थप्राकट्यमात्मधर्मः, ज्ञानधर्मः, अर्थधर्मो वा भवेत् ?। नाद्यः प्रकारः, प्रभाकरकक्षापञ्जरप्रवेशप्रसङ्गात् । न द्वैतीयीकः, ज्ञानस्य क्षणिकत्वेन तत्क्षण एव क्षीणत्वादुपरितनक्षणोत्पदिष्णोस्तस्य तद्धर्मत्विवरोधात् । नाऽपि तार्तीयीकः, तथात्वे हि चैत्रस्येव मैत्र-स्यापि स पदार्थः प्रकटः स्यात् । अथ यस्यैव ज्ञानेन जनयाम्बभू-बेडसौ, तस्यैव तत्प्रकटनम्, तद् दुर्घटम्, घटस्य प्रतिनियतप्रमातृप्रबो-

धितप्रदीपाङ्कुरप्रकटितस्याऽप्यानियतैर्दर्शनात् तन्नियमानुपपत्तेः।अस्तु वैतत्, तथाप्ययमर्थधर्मो जडः, चिद्रूपो वा भवेत् ?। यदि जडः, कथमर्थदर्शनं स्यात् ?; अर्थदर्शनं ह्यर्थदृष्टिरर्थज्ञितरुच्यते, जडत्वे त प्राकट्यस्य कथीमदं घटेत ?। ज्ञानप्रमाणशब्दयोश्चैवं सामानाधिकर-ण्यमसूपपादम्, यतो ज्ञायते ज्ञप्तिर्जन्यते येन तत् ज्ञानमाम्नायते, प्राकट्यस्य च जडत्वेनाऽज्ञप्तिरूपत्वे कथं तज्जनकं प्रमाणं ज्ञानं व्यप-दिस्येत १। चिद्रूपश्चेत् । स्वसंवेद्यः, वेदनान्तरवेद्यो वा १। यदि स्वसंवेद्यः, तर्हि "कृतश्च शीलविध्वंसो न चाऽनङ्गः शमं गतः" इति न्यायः समायातः-स्वात्मनि क्रियाविरोधाद् विज्ञाने स्वसंवित्तिप्रतिक्षे-पपातकं कृत्वाऽपि प्राकट्ये तस्याः स्वयं स्वीकारात् । वेदनान्तरवेद्यत्वं पुनरस्य कुतस्त्यम् ?, तथाहि-किमयं यावदर्थम्, यावदक्षव्यापारं वाऽवितिष्ठेत ?, ज्ञानवत्क्षणिको वा भवेत् ?। नाद्यः पक्षः, पदार्थ-माछोक्य निमीछित्छोचनोत्पछयुगछस्य प्रकटतत्प्रतीतिप्रसक्तेः । न द्वितीयः, अक्षादिव्यापारस्य ज्ञानोत्पत्तिमात्रे व्यापारात् प्राकट्यस्य तद्पेक्षानुपपत्तः । नापि तृतीयः, क्षणजातनष्टस्य वेदनान्तरेण वेदि-तुमशक्यत्वात्, वेदने तु द्वित्रिक्षणावस्थितिप्रसक्तेः । तन्न तदु वेदन-मवदातम्, यतोऽर्थापत्तिरुहसेदिति ॥

अथ यौगाः संगिरन्ते—अहो ! आईताः ! नाऽसिन् मीमांसके वराके व्यपाकृतेऽपि संवेदने स्वसंवेदनदोहदः पूरिवतं पार्यते। तथाहि— ज्ञानं स्वान्यप्रकादयम्, ईश्वरज्ञानान्यत्वे सित प्रमेयत्वाद्, यदेवं तदेवं, यथा घटः, तथा चेदम्, तस्मात् तथा । समुत्पन्नं हि ज्ञानमेकात्मसमेवतानन्तरसमयसमुत्पिदणुमानसप्रत्यक्षेणैव छक्ष्यते, नपुनः स्वेन। न चैवमनस्थावहेरुहासः, अर्थावसायिवेदनोत्पादमात्रेणैवाऽर्थसिद्धेः, ताद्धि पदार्थपरामर्शस्वभावमेवः इत्युत्पन्नमात्रमेव पदार्थप्रधामनोरथरथ-स्थितं कृतार्थयति प्रमातारम् । अर्थज्ञानिज्ञासायां तु तत्रापि ज्ञानमुत्पद्यत एवेति ॥

तदेतदेतेषां मतेस्तरलतां तनोति, प्रकटितप्रयोगे पक्षस्यानुमानेन

मानखण्डनात्, तथा च तानकाऽऽकूतेन तत्र हेतोः कालात्ययापदि-ष्टत्विनष्टङ्कनाच्च । तथाहि-विवादास्पदं ज्ञानं स्वसंविदितम्, ज्ञान-त्वात् , ईश्वरज्ञानवत् । वाद्यसिद्धमेतन्निदर्शनम् ; जैनैरीश्वरास्वीकारेण तज्ज्ञानस्य तेषामप्रसिद्धेः, इति चेत् । तद्चतुरस्रम्, अनवद्यविद्या-विद्याधरीवन्धुरपरिष्वङ्गस्य पुरुषातिशेषविशेषस्य खण्डपरशोः स्ती-कारात् , त्रिविष्टपघटनलम्पटपटिम्नः सकलावलोकनकौशलशालिन एव चास्य तिरस्कारात् । व्यर्थविशेष्यश्चात्र हेतुः; समर्थविशेषणोपादाने-नैव साध्यसिद्धेः, घूमध्वजसिद्धौ धूमवत्त्वे सति द्रव्यत्वादितिवत् । न हीश्वरज्ञानादन्यत् स्वसंविदितमप्रमेयं चास्ति, यदपोहाय प्रमयत्वा-दिति कियते । अप्रयोजकश्चायं हेतुः, सोपाधिकत्वात्, साधनाऽज्या-पकः साध्येन समन्याप्तिकः खळुपाधिरभिधीयतेः तत्पत्रत्वादिना स्या-मत्वे साध्ये शाकाद्याहारपरिणामवत् । कः पुनरुपाधिरत्र सूक्ष्मेक्षणै-रीक्षाञ्चक्रे? इति चेत्। उच्यते, निविडजडिमन्! जडिमलक्षणः। त-थाहि-ईश्वरज्ञानान्यत्वे प्रमेयत्वे सत्यिप यदेव जिंडमपात्रं पात्रादि तदेव स्वस्माद्न्येनैव प्रकाइयते । स्वप्रकाशे पर्मुखोत्प्रेक्षित्वं हि ज-डस्य लक्षणम् ; न च ज्ञानं जडस्वरूपम् , इति सिद्धं साधनाव्यापकत्वं जाड्यस्य, साध्येन समन्याप्तिकत्वं चास्य स्पष्टमेव, जाड्यं विहाय स्वप्रकाशाभावस्य, तं च त्यक्त्वा जाड्यस्य कचिद्प्यदर्शनादिति । य-च्चोक्तम्-समुत्पन्नं हि ज्ञानमेकात्मसमवेतेत्यादि । तद्पि नावितथम् , इत्थमर्थज्ञानतज्ज्ञानयोरुत्पद्यमानयोः क्रमानुपलक्षणात् । आग्रत्पादा-द्त्र क्रमानुपलक्षणमुत्पलपत्रशतव्यतिभेद्वदिति चेत्। तद्चारु, जिज्ञा-साव्यवहितस्याऽर्थज्ञानज्ञानस्योत्पादप्रतिपादनात्। न च जिज्ञासासमु-त्पाद्यत्वं संवेदनानां संगच्छते, अजिज्ञासितेष्विप योग्यदेशेषु गोचरेषु तदुत्पाद्प्रतीतेः। न चायोग्यदेशमर्थज्ञानम्, आत्मसमवेतस्याऽस्य स-मत्पादात् , इति जिज्ञासामन्तरेणैवार्थज्ञाने ज्ञानोत्पादप्रसङ्गः । बा-ढमुत्पद्यतां नामेदम्, को दोषः? इति चेत् । नन्वेवमेव तज्ज्ञानज्ञाने-ऽप्यपरज्ञानोत्पादप्रसङ्गः, तत्राऽपि चैवमेवायम्, इत्यपरापरज्ञानो- स्पादपरम्परायामेवात्मनो न्यापाराद् न विषयान्तरसंचारः स्यात्; इति
न ज्ञानस्य ज्ञानान्तरज्ञेयताऽपि युक्तिमार्गमवगाहते ॥ १७ ॥
प्रमाणं विविच्याऽस्यैव प्रामाण्यस्वरूपं धर्ममाविष्कुर्वन्तिज्ञानस्य प्रमेयाऽन्यभिचारित्वं प्रामाण्यम् ॥ १८ ॥
प्रमीयमाणार्थाऽन्यभिचरणक्रीत्व्वं यज्ञ ज्ञानस्य तत् प्रामाण्यम्

प्रमीयमाणार्थाऽव्यभिचरणशीलत्वं यज् ज्ञानस्य तत् प्रामाण्य-मित्यर्थः ॥ १८ ॥

प्रसङ्गायातमप्रामाण्यरूपमपि धर्म प्रकटयन्ति-तदितरत्त्वप्रामाण्यम् ॥ १९ ॥

तस्मात् प्रमेयाव्यभिचारित्वात्, इतरत् प्रमेयव्यभिचारित्वम्, अप्रामाण्यं प्रत्येयम् । प्रमेयव्यभिचारित्वं च ज्ञानस्य स्वव्यतिरिक्तप्रा-द्यापेक्षयेव छक्षणीयम्, स्वस्मिन् व्यभिचारस्यासंभवात्, तेन सर्वे ज्ञानं स्वापेक्षया प्रमाणमेवः न प्रमाणाभासम्, बहिरर्थापेक्षया तु किञ्चित् प्रमाणम्, किञ्चित् प्रमाणाभासम् ॥ १९ ॥

अथोत्पत्तौ स्वनिश्चये च ज्ञानानां स्वत एव प्रामाण्यम् , अप्रा-माण्यं तु परत एव यज् जैमिनीया जगुः, तद् निराक्कवन्ति-

तदुभयमुत्पत्तौ परत एव, ज्ञप्तौ तु स्वतः परतश्च ॥२०॥

अत्र त्यच्छोपे पश्चमी; परं स्वं चापेक्ष्येखर्थः, ज्ञानस्य हि प्रामाण्यमप्रामाण्यं च द्वितयमि ज्ञानकारणगतगुणदोषरूपं परमेपेक्ष्योत्त्पद्यते । निश्चीयते त्वभ्यासदृशायां स्वतः, अनभ्यासदृशायां तु प्रत इति । तत्र ज्ञानस्याऽभ्यासदृशायां प्रमेयाऽव्यभिचारि, तदित्र सच्चौस्मीति प्रामाण्याप्रामाण्यनिश्चयः संवादकवाधकज्ञानमनपेक्ष्य प्रादुर्भवन् स्वतो भवतीत्यभिधीयते, अनभ्यासदृशायां तु तद्पेक्ष्य जायमानोऽसौ परत इति ॥

अत्रैवं मीमांसका मीमांसामांसळतां दर्शयन्ति— स्वत एव

१ अस्तीति पाठान्तरम् ।

सर्वथा प्रमाणानां प्रामाण्यं प्रतितिकोटिमाटीकते । तथाहि – तहुत्य-त्तिप्रगुणा गुणाः प्रत्यक्षेण, अनुमानेन वा मीयेरन् ? । यदि प्रत्यक्षेण, तत् किमैन्द्रियेण, अतीन्द्रियेण वा ?। नैन्द्रियेण, अतीन्द्रियेन्द्रियाऽधि-करणत्वेन तेषां तद्प्रहणाऽयोग्यत्वात् । नाप्यतीन्द्रियेण, तस्य चारु-विचारगोचरचरिष्णुत्वाभावात् । अनुमानेन तान् निरणेष्महीति चेत् । कुतस्तत्र नियमनिर्णयः स्यात् ?, प्रत्यक्षाद् गुणेषु तत्प्रवृत्तेः परास्त-त्वात् । तथा च—

> ''द्विष्ठसंबन्धसंवित्तिर्नैकरूपप्रवेदनात् । द्वयस्वरूपग्रहणे सति संवन्धवेदनम्'' ॥ १ ॥

नाप्यनुमानात् , तत एव तान्निश्चितावितरेतराश्रयस्य, तद्नतरात् पुनरनवस्थायाः प्रसक्तेः । ततो न गुणाः सन्ति केचित्, इति स्वरूपावस्थेभ्य एव कारणेभ्यो जायमानं तत् कथमुत्पत्तौ परतः स्यात ?। निश्चयस्त तस्य परतः कारणगुणज्ञानात्, बाधकाभाव-ज्ञानात. संवादिवेदनाद वा स्यात ?। तत्र प्राच्यं प्रकारं प्रागेव प्रास्थाम, गुणग्रहणप्रवीणप्रमाणपराकरणातु । द्वितीये तु, तात्का-लिकस्य, कालान्तरभाविनो वा वाधकस्याऽभावज्ञानं तन्निश्चायकं स्यात् ? । पौरस्त्यं तावत् कूटहाटकानिष्टङ्कनेऽपि स्पष्टमस्त्येव । द्वितीयं तु न चर्मचक्षुषां संभवति । संवादिवेदनं तु सहकारिरूपं सत तन्निश्चयं विरचयेद्, प्राहकं वा ?। नाद्यभिद्, भिन्नकालत्वेन तस्य सहकारित्वासंभवात् । द्वितीयपक्षे तुः तस्यैव प्राहकं सत् , तद्वि-षयस्य, विषयान्तरस्य वा ?। न प्रथमः पक्षः, प्रवर्तकज्ञानस्य सद-रनष्टत्वेन बाह्यत्वायोगात् । द्वितीये तुः एकसन्तानम् , भिन्नसतानं वा तत् स्यात् ? । पक्षद्वयेऽपि, तैमिरिकाऽऽछोक्यमानमृगाङ्कमण्डलद्व-यद्शिद्श्नेनेन व्यभिचारः, तद्धि चैत्रस्य पुनःपुनर्भैत्रस्य चोत्पद्यत-एव । तृतीये पुनः, अर्थिकयाज्ञानम् , अन्यद् वा तद् भवेत् ?। न पौर-स्यम् , प्रवर्तकस्य प्रामाण्यानिश्चये प्रवृत्त्यभावेनार्थक्रियाया एवाभा-बात । निश्चितप्रामाण्यात् तु प्रवर्तकज्ञानात् प्रवृत्तौ चक्रकम् निश्चित- प्रामाण्यात् प्रवर्तकात् प्रवृत्तिः, प्रवृत्तेरर्थकियाज्ञानम्, तस्माच्च प्रवर्तकज्ञानस्य प्रामाण्यनिश्चय इति । कथं चार्थिकियाज्ञानस्याऽपि प्रामाण्यनिश्चयः ?। अन्यस्माद्थिकियाज्ञानाच्चेत् । अनवस्था। प्रवर्तकज्ञानाच्चेत् । अन्यस्यान्याश्चयः । स्वतश्चेत् । प्रवर्तकज्ञानस्यापि तथै-वाऽस्तु । अन्यद्पि विज्ञानमेकसन्तानम्, भिन्नसन्तानं वा ?। द्वयमपि चैतदेकजातीयम्, भिन्नजातीयं वा ?। चतुष्टयमपि चैतद् व्यभिचाराभिचारदुस्संचरम् । तथाहि – एकसन्तानं भिन्नसन्तानं चैकजातीयमपि तरळतरतुङ्गतङ्गतरङ्गतरङ्गिणीतोयज्ञानम्, भिन्नजातीयं च कुम्भान्भोरहादिज्ञानं महत्वसुन्धराचारिचतुरतरतरणिकिरणश्चेणिसङ्गिसन्ळिळसंवेदनस्य न संवादकमिति न ज्ञप्ताविप तत् परतः । अप्रामाण्यं तृत्वचौ दोषापेक्षस्वात् , ज्ञप्तौ तु वाधकापेक्षस्वात् परत एवेति ॥

अत्राभिदःमहे- यत्तावद् गुणाः प्रस्रक्षेणाऽनुमानेन वा मीये-रिन्नसादि न्यगादि। तदिखळं न खळु न दोषप्रसरेऽपि प्रेरियतुं पार्यते। अथाध्यक्षेणैव चक्करादिस्थान् दोषान् निश्चिक्यरे छोकाः। िकं न नैर्मन्स्यादीन् गुणानिपि ?। अथ तिमिरादिदोषाभावमात्रमेव नैर्मन्स्यादि, न छ गुणरूपोमिति कथमध्यक्षेण गुणिनश्चयः स्यात् ?। एवं तिर्हि नैर्मन्स्यादिगुणाभावमात्रमेव तिमिरादि, न छ दोषरूपिमिति विपर्य-यकस्पना िकं न स्थात् ?। अस्तु वा दोषाभावमात्रमेव गुणः, तथापि नायं तुच्छः कश्चित् संगच्छतं,

"भावान्तरविनिर्मुको भावोऽत्रानुपलम्भवत्।

अभावः संमतस्तस्य हेतोः किं न समुद्भवः ?"।। १।।

इति स्वयं भट्टेन प्रकटनात्। तद्पेक्षायामिष च कथं न परतः प्रामा-ण्योत्पित्तः ?। अथाऽऽसतां नैर्मल्याद्यो गुणाः, तथाष्यिध्यानप्रतिष्ठा-नेव तान् प्रत्यक्षं साक्षात्करोतिः, न करणस्थान्, तेषां परोक्षत्वात्। तीर्ह तत एव दोषानिष तत्स्थानेव तत्साक्षात् कुर्यात्, इति कथं दोषा अषि प्रत्यक्षत्रक्ष्याः स्युः ?। अथाप्रामाण्यं विद्यानमात्रोत्पादककारणकरा

१ " धारि " इति पाठान्तस्म् ।

पातिरिक्तकारकोत्पाद्यम् , विज्ञानमात्रानुष्ट्रत्तावपि व्यावर्तमानत्वात् , र्यंद्तुवृत्ताविष यद् व्यावर्तते तत्तनमात्रोत्पादककारणकलापातिरिक्त-कारकोत्पाद्यम्, यथा पाथःपृथिवीपवनातपानुवृत्ताविप व्यावर्तमानः कोद्रवाङ्कुरस्तदातिरिक्तकोद्रवोत्पाद्यः, इत्यतुमानाद् दोषप्रसिद्धिरिति चेत् । चिरं नन्दताद् भवान् , इदमेव ह्यतुमानमप्रामाण्यपदं निरस्य प्रामाण्यपदं च प्रक्षिप्य गुणसिद्धावपि विद्ध्यात्, इति कथं न द्दोषवद् गुणा अपि सिद्धयेयुः ? यतो नोत्पत्तौ परतः प्रामाण्यं स्यात् । प्रतिबन्धश्च यथा दोषातुमाने तथा गुणातुमानेऽपि निर्णेयः । कथं वाऽऽदित्रगत्रतुमाने तिम्नणेयः ?। दृष्टान्ते तु यथाऽत्र साध्यसाधन-संबन्धोद्बोधोऽस्ति, तथा गुणानुमानेऽपि। यच्चाऽवाचि- निश्च-यस्तु तस्य परत इत्यादि । तत्र संवादिवेदनादिति कृमः । कारणगुण-ज्ञानवाधकाभावज्ञानयोरिप च संवादकज्ञानरूपत्वं प्रतिपद्यामहे-या-हृशोऽर्थ: पूर्वज्ञाने प्रथापथमवतीर्णस्ताहृश एवासौ येन विज्ञानेन व्य-वस्थाप्यते तत् संवादकभित्यतावन्मात्रं हि तङ्कक्षणमाचचिक्षरे धीराः। यस्तु गुणग्रहणप्रवणप्रमाणपराकरणपरायणातिदेशप्रयासः, प्रयास एव केवलमयमजनि भवतः, दोषसंदोहवद् गुणगणेऽपि प्रमाणप्रवृत्तेरनि-वारणात् । यत्तु वाधकाभावज्ञानपक्षे विकल्पितम्–तात्काल्ठिकस्य काला-न्तरभाविनो वेद्यादि । तत्राद्यविकल्पपरिकल्पनाऽल्पीयसी, न खलु साधननिर्मासिसंवेदेनोद्यकाले कापि कस्यापि वाधकस्योदयः संभवी, उपयोगयौगपद्यासंभवात्, भविष्यत्कालस्य तु वाधकस्याभावज्ञा-नात् प्रामाण्यनिर्णयो निरवद्य एव । न च चर्मचक्षुपां तद-भावो भवितुमहीत, यदुद्यसमयसामग्रीसंपाद्यसंवेदनं न तत्र भावि-बाधकावकाश इत्येवं तत्रिर्णयात्। यदि च भाविवस्तुसंवेदनम-स्मादशां न स्यादेव, तदा कथं कृत्तिकोदयात् शकटोदयानुमानं नास्त-मियात् ? । यत्पुनरवादि- संवादिवेदनं त्वित्यादि । तत्र संवादि-वेदनात् साधननिर्भासिप्रतिभासविषयस्य, विषयान्तरस्य वा प्राह-

१ यदित्यं तदित्यं यथेखेय पुस्तकान्तरे पाठः ।

कात् प्रामाण्यनिर्णय इति त्रूमः । भवति हि तिमिरनिकुरम्बकर-म्बितालोकसहकारिकुम्भावभासस्य तत्रैवैकसन्तानं भिन्नसन्तानं च निरन्तराछोकसहकारिसामर्थ्यसमुद्भूतं संवेदनं संवादकम् । न च तैमिरिकादिवेदनेऽपि तत्प्रसङ्गः, तत्र परतो बाधकात् । स्वतः सिद्ध-प्रामाण्यादुत्तरस्याऽप्रामाण्यनिर्णयाद् विषयान्तरत्राहकमपि संवाद-कमेव, यथाऽर्थाक्रियाज्ञानम् । न चात्र चक्रकावकाराः, प्रवर्तकप्रमा-णप्रामाण्यनिर्णयादिप्रयोजनायाः प्रथमप्रवृत्तेः संशयादिप भावात् । अर्थिकियाज्ञानस्य तु स्वत एव प्रामाण्यनिश्चयः, अभ्यासद्शापन्न-त्वेन दृढतरस्थेवास्थोत्पादात्। न च साधननिर्भासिनोऽपि तथैवा-Sयमस्त्विति वाच्यम्, तस्य तद्विलक्षणत्वात् । अन्यद्प्येकसन्तानं भिन्नसन्तानं चैकजातीयं च यथैकदस्त्रदर्शनं दस्नान्तरदर्शनस्य, भिन्नजातीयं च यथा निशीथे तथाविधरसास्वादनं तथाभूतरू-पस्य संवादकं भवत्येव । न च मिध्यापाथःप्रथायाः पाथोऽन्तरे कुम्भादो वा संवेदनं संवादकं प्रसच्यते, यतो न खळु निखिछं प्रागुक्त संवदनं संवादकं संगिरामहे, किं तर्हि?, यत्र पूर्वोत्तरत्र ज्ञान-गोचरयोरव्यभिचारस्तत्रैव । किञ्च, स्वत एव प्रामाण्यनिर्णयवर्णनस-कर्णेनाऽनेन स्वशब्द आत्मार्थः, आत्मीयार्थो वा कथ्येत ?। नाद्यः पक्षः, स्वावबोधविधानेऽप्यन्धया बुद्धवा स्वधर्भस्य प्रामाण्यस्य निर्णे-तुमशक्तेः । द्वितीये तुः, प्रकटकपटनाटकघटनपाटवं प्राचीकटत्, प्र-कारान्तरेणाऽस्मन्मताश्रयणात्- अस्माभिरप्यात्मीयेनैव बाहकेण प्रा-माण्यनिर्णयस्य स्वीकृतत्वात् । अथ येनैव ज्ञानमात्रं निर्णीयते तेनैव तत्त्रामाण्यमिप, इति स्वतः प्रामाण्यनिर्णयो वर्ण्यते । नन्वर्थप्राकट्यो-त्थापितार्थापत्तेः सकाशात् त्वया ज्ञाननिर्णीतिस्तावद्भीष्सामासे।अर्थ-प्राकट्यं च यथार्थत्विविशेषणविशिष्टम् , निविशेषणं वाऽर्थापत्तिमुत्था-पयेत् ?। प्राचि पक्षे, तस्य तद्विशेषणग्रहणं प्रथमप्रमाणात्, अन्य-स्मात् , स्वतो वा भवेत् ?। प्रथमपक्षे, परस्पराश्रयप्रसङ्गः – निश्चितप्रा-माण्याद्धि प्रथमप्रमाणाद् यथार्थत्वविशिष्टार्थपाकट्यप्रहणम्, तस्मा- च्च प्रथमप्रमाणे प्रामाण्यनिर्णय इति । द्वितीयविकल्पे तु, अनवस्थाअन्यस्मिन्निप हि प्रमाणे प्रामाण्यनिर्णायकार्थापन्युत्थापकस्यार्थप्राकट्यस्य यथार्थत्विवशेषणप्रहणमन्यसात्प्रमाणादिति । अथ स्वतस्तद्विशेषणप्रहणम्, तथाहि—स्वसंविदितमर्थप्राकट्यं तच्चात्मानं निर्णयमानं स्वधमेभूतं यथार्थत्वमिष निर्णयते, तथा च ततोऽतुमीयमानं स्वधमेभूतं यथार्थत्वमिष निर्णयते, तथा च ततोऽतुमीयमानं स्वप्रमाण्यक्षप्रितिति । तदेतदनवदातम्, एवं सत्यप्रामाण्यस्यापि स्वतो क्षप्तिप्रसक्तेः । स्वतो निश्चितवैतथ्यविशेषणाद्र्थप्राकट्याद् विज्ञानमनुमीयमानमास्किन्दिताप्रामाण्यमेवातुमीयते ।
ततः कथं प्रामाण्यवद्रप्रामाण्यस्यापि स्वतो निर्णातिनं स्यात् ? ।
अथ तत्र वाधकादेवाऽप्रमाण्यनिर्णयो न पुनर्ज्ञानिर्णायकात्, एवं
तिर्णातं स्यात् ? । निर्विशेषणं चेत् तदर्थप्राकट्यमर्थापन्युत्थापकम्,
तर्ज्ञाप्रमाणेऽपि प्रामाण्यनिर्णायकार्यपन्युत्थापनाऽऽपित्तः,अर्थप्राकट्यमात्रस्य तत्रापि सद्भावात् । इति स्त्रोक्तंय व्यवस्था सिद्धिसौधमध्यमध्यस्क्षत् ॥ २० ॥

इति प्रमाणनयतस्वाळोकाळङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचितायां रत्नाकरावतारिकाख्यळघुटीकायां प्रमाणस्वरूपनिर्णयो नाम प्रथमः परिच्छेदः ।



#### अहम्

# द्वितीयः परिच्छेदः ।

एवं प्रमाणस्य स्वरूपं प्रतिपाचं संख्यां समाख्यान्ति— तद् हिभेदं प्रत्यक्षं च परोक्षं च ॥ १ ॥

अक्षमिन्द्रियं प्रतिगतम्- इन्द्रियाधीनतया यदुत्पद्यते तत्प्रत्यक्ष-मिति तत्पुरुषः । नन्वक्षिशब्दाद्पि प्रतिपूर्वात् " प्रतिसमनुभ्यो-Sक्ण: " इत्यव्ययीभावसमासान्ते टचि प्रत्यक्षमिति सिध्यति, तत् किं न कक्षीचिक्रवांसः ? । न चैवं स्पार्शनादिप्रत्यक्षं नैतच्छब्द-वाच्यं स्यादिति वाच्यम्, तत्प्रवृत्तिनिमित्तस्य स्पष्टत्वस्य तत्रापि भावेन तच्छब्दवाच्यतोपपत्तेः। ब्युत्पत्तिनिमित्तमात्रतया ह्यत्राऽक्षि-शब्दः शब्दाते, कथमन्यथाऽक्षशब्दोपादानेऽप्यनिन्द्रियप्रसम्स तच्छ-ब्दवाच्यता चतुरस्रा स्थात् ?। अथ कथमेवं प्रत्यक्षः प्रेक्षाक्षणः, प्रसक्षा पक्ष्मलाक्षीति स्त्रीपुंसभावः ?, अस्यान्ययीभावस्य सदा नपुं-सकत्वाद् । नैवम्, प्रत्यक्षमस्यास्तीत्यर्शभादित्वेनाद्नतत्वात् तद्भा-वसिद्धेः । अत्रोच्यते-एवमपि प्रत्यक्षो बोधः, प्रत्यक्षा बुद्धिरित्यत्र पौस्नं स्त्रेणं च न प्राप्नोति, न हात्र मत्वर्थीयार्थो घटते, प्रत्यक्षस्वरू-पस्येव वेदनस्य बोधबुद्धिशब्दाभ्यामभिधानात् । अक्षाणां परमक्ष-व्यापारिनरपेक्षं मनोव्यापारेणाऽसाक्षादर्थपरिच्छेदकं परोक्षमिति परशब्दसमानार्थेन परदशब्देन सिद्धम् । चशब्दौ द्वयोरिप तुल्य-कक्षतां लक्षयतः, तेन या प्रत्यक्षस्य कैश्चिज्ज्येष्ठताऽभीष्टाः नासौ श्रेष्ठा, इति सूचितम्, द्वयोरिप प्रामाण्यं प्रति विशेषाभावात् । ननु कथमेतद् द्वेतमुपपद्यते ?; यावता प्रत्यक्षमेवैकं प्रमाणिमिति चार्वा-कोऽवोचत्, अपरे तु प्रत्यक्षानुमानागमोपमानार्थापत्त्यभावसंभवै-तिह्यप्रातिभस्त्रभावान् भूयसो भेदान् प्रमाणस्य प्रोचुः, तत्कथमेतत् ?

इति चेत् । उच्यते-समर्थयिष्यमाणप्रमाणभावेनानुमानेन तावचावांकस्तिरस्करणीयः, अपरे तु संभवत्प्रमाणभावानामत्रैवाऽन्तर्भावेन
बोधनीयाः-तत्राऽनुमानागमौ परोक्षप्रकारावेव व्याख्यास्येते, उपमानं तु नैयायिकमते तावत्-किश्चत् प्रेष्यः प्रभुणा प्रेषयांचके गवयमानयित, स गवयशव्दवाच्यमर्थमजानानः कञ्चन वनेचरं पुरुषमप्राक्षीत्-कीदृग् गवयः १ इति, स प्राह्-यादृग् गौस्तादृग् गवय इति ।
ततस्तस्य प्रेष्यपुरुषस्थाऽरण्यानीं प्राप्तस्थाऽऽप्रातिदेशवाक्यार्थस्यरणस्दकारि गोसदृशगवयपिण्डज्ञानम् 'अयं स गवयशव्दवाच्योऽर्थः' इति
प्रतिपत्ति फळरूपामुत्पाद्यत् प्रमाणमिति । मीमांसकमते तु येन प्रतिपत्त्रा गौरुपळच्यो न गवयः, नवाऽतिदेशवाक्यं 'गौरिव गवयः' इति
श्रुतम्, तस्य विकटाटवीपर्यटनळम्पटस्य गवयदर्शने प्रथमे समुत्पन्ने
सति यत्परोक्षे गवि सादृश्यम्। मुन्मज्ञति 'अनेन सदृशः स गौः'
इति, 'तस्य गोरनेन सादृश्यम्' इति वा, तदुपमानम्,

"तस्माद् यत् स्मर्यते तत् स्यात् सादृश्येन विशेषितम् । प्रमेयसुपमानस्य सादृश्यं वा तद्दन्वितम् " ॥ १ ॥

इति वचनादिति । तदुच्यते-एतच्च परोक्षमेदरूपायां प्रत्यभि-ज्ञायामेवान्तर्भोविषघ्यते । अर्थापत्तिरपि

''प्रमाणषट्कविज्ञातो यत्रार्थोऽनन्यथाभवन् । अदृष्टं कल्पयेदन्यं साऽर्थोपत्तिरुदाहृता'' ॥ १॥

इस्रेवंस्र्थणाऽनुमानान्तर्गतेव, तथाहि— अर्थापत्युत्थापकोऽर्थो-ऽन्यथानुपपद्यमानत्वेनाऽनवगतः, अवगतो वा दृष्टार्थपरिकल्पनानि-भित्तं स्थात् ? । न तावदनवगतः, अतिप्रसङ्गात् । अथाऽवगतः, तर्ध-न्यथाऽनुपपद्यमानत्वावगमोऽर्थापत्तेरेव, प्रमाणान्तराद् वा ?। प्राच्य-प्रकारे परस्पराश्रयः, तथाहि—अन्यथाऽनुपपद्यमानत्वेन प्रतिपन्नादर्था-दर्थापत्तिप्रद्यत्तः, तत्प्रदृत्तेश्चाऽस्थाऽन्यथानुपपद्यमानत्वप्रतिपत्तिरिति । श्रमाणान्तरं तु भूयोदर्शनम् , विपक्षेऽनुपरुम्भो वा ?। भूयोदर्शनमि साध्यधार्मिण, दृष्टान्तधर्मिणि वा ?। यदि साध्यधार्मिण, तदा भूयोदर्शनेनेन साध्यस्यापि प्रतिपन्नत्वाद्धीपत्तेवयर्थम् । अथ दृष्टान्तधमिणि, तिह तत्र प्रवृत्तं भूयोदर्शनं साध्यधर्मिण्यप्यन्यथाऽनुपपद्यमानत्वं निश्चाययति, तत्रैव वा ?। तत्रोत्तरः पक्षोऽसन्, न खलु दृष्टानतधर्मिणि निश्चितान्यथाऽनुपपद्यमानत्वोऽर्थः साध्यधर्मिणि तथात्वेनाऽनिश्चितः स्वसाध्यं गमयति, अतिप्रसङ्गात् । प्रथमपश्चे तु, लिङ्गार्थापत्त्युत्थापकार्थयोर्भेदाभावः । विपक्षेऽनुपल्नमात् तद्वगम इति
चेत् । नन्वसावनुपल्मभमात्ररूपोऽनिश्चितः, निश्चितो वा तद्वगमयेत् ?। प्रथमपश्चे, तत्पुत्रत्वादरिपि गमकत्वापत्तिः । निश्चितश्चेत्,
तर्धनुमानमेवार्थापत्तिरापन्ना, निश्चितान्यथाऽनुपपत्तेरनुमानरूपत्वात् ।
न च सपश्चसद्भावासद्भावकृतोऽनुमानार्थापत्त्योर्भेदः, पश्चधर्मतासदितादनुमानात् तद्रदितस्य प्रमाणान्तरत्वानुपङ्गात् । न च पश्चधर्मत्ववन्थ्यमनुमानमेव नास्तीति वाच्यम्,

"पित्रोश्च बाह्यणत्वेन पुत्रबाह्यणताऽनुमा । सर्वेळोकप्रसिद्धा, न पक्षधर्ममपेक्षते " ॥ १ ॥ इति भट्टेन स्वयमभिधानात् ॥ यदपि—

"प्रत्यक्षादेरतुत्पत्तः प्रमाणाभाव उच्यते ।
साऽऽत्मनोऽपरिणामो वा विज्ञानं वाऽन्यवस्तुनि " ॥ १ ॥
सेति प्रत्यक्षाद्यतुत्पत्तिः, आत्मनो घटादिमाहकतया परिणामाभावः प्रसञ्यपक्षे, पर्युदासपक्षे पुनरन्यस्मिन् घटविविक्तताऽऽस्ये वस्तुन्यभावे घटो नास्तीति विज्ञानम्, इत्यभावप्रमाणमभिधीयते । तद्पि
यथासंभवं प्रत्यक्षाद्यन्तर्गतमेन, तथाहि—

"ग्रहीत्वा वस्तुसद्भावं स्मृत्वा च प्रतियोगिनम् । मानसं नास्तिताज्ञानं जायतेऽक्षानपेक्षया" ॥ १ ॥ इतीयमभावप्रमाणजनिका सामग्री । तत्र च भूतलादिकं वस्तु प्रसक्षेण घटादिभिः प्रतियोगिभिः संसृष्टम्, असंसृष्टं वा गृक्षेत ?। नावः पश्चः, प्रतियोगिसंसृष्टस्य भूतलादिवस्तुनः प्रस्रक्षेण प्रहणे तत्र प्रतियोग्यभावप्राहकत्वेनाऽभावप्रमाणस्य प्रवृत्तिविरोधात् । प्रवृत्तौ वा न प्रामाण्यम्, प्रतियोगिनः सत्त्वेऽपि तत्रवृत्तेः । द्वितीयपक्षे तुः अभावप्रमाणवैयर्थ्यम्, प्रस्रक्षेणैव प्रतियोगिनां कुम्भादीनामभावप्रतिपत्तेः । अथ न संसृष्टं नाप्यसंमृष्टं प्रतियोगिभिर्भूतलादिवस्तु प्रस्रक्षेण गृह्यते, वस्तुमात्रस्य तेन प्रहणाभ्युपगमादिति चेत् । तद्षि दुष्टम् , संसृष्टत्वासंसृष्टत्वयोः परस्परपरिहारस्थितिरूपत्वेनैकिषेधेऽपरिवधानस्य परिहृत्वयोः परस्परपरिहारस्थितिरूपत्वेनैकिषेधेऽपरिवधानस्य परिहृत्वयोः परस्परपरिहारस्थितिरूपत्वेनैकिषेधेऽपरिवधानस्य परिहृत्वयोः परस्परपरिहारस्थितिरूपत्वेनैकिषयेऽपरिवधानस्य परिहृत्वयोः वद्यत्वे । किचिनु तद्वयं भूतलभिति स्मरणेन, तदेवेदमघं भूतलभिति प्रस्मिज्ञानेन, योऽप्रिमान् न भवति नासौ धूमवानिति वर्केण, नात्र धूमोऽनम्नरित्वनुमानेन, गृहं गर्गो नास्तीत्यागमेनाऽभावस्य प्रतिदेः का-ऽभावप्रमाणं प्रवर्तताम् ? ॥

संभवोऽपि समुदायेन समुदायिनोऽवगम इत्येवंद्रक्षणः 'संभवति खार्यो द्रोणः' इत्यादि नानुमानात् पृथक्, तथाहि—खारी द्रोणवती, खारीत्वात्, पूर्वोपद्रव्यखारीवत् ॥

ऐतिह्यं त्विनिर्देष्टप्रवक्तकं प्रवादपारम्पर्यमितीहोचुर्वृद्धाः, यथा-'इह वटे यक्षः प्रतिवसति' इति । तदप्रमाणम्, अनिर्देष्टप्रवक्तकत्वेन सांशयिकत्वात्, आप्तप्रवक्तुकत्विनश्चये त्वागम इति ॥

यदिष प्रातिभमक्षिलङ्गशब्दन्यापारानपेश्चमकस्मादेव 'अद्य मे महीपितप्रसादो भिवता' इत्याद्याकारं स्पष्टतया वेदनसुद्दयेत्, तद्य्य- तिन्द्र्यनिवन्धनत्या मानसमिति प्रत्यक्षक्किश्चिनिश्चिममेव। यन्पुनः प्रियाप्रियप्राप्तिप्रसृतिफलेन सार्ध गृहीतान्यथाऽनुपपत्तिकात्मनः प्रसाद्देशादिलङ्गादुदेति, तत् पिपीलिकापटलोत्सपिणोत्थज्ञानवद्सपष्टमनु- मानमेव । इति न प्रत्यक्षपरोक्षलक्षणद्वैविध्यातिक्रमः शक्रेणाऽपि कर्त्ते शक्यः ॥ १ ॥

प्रत्यक्षं छक्षयन्ति-

स्पष्टं प्रत्यक्षम् ॥ २ ॥

प्रवलतरज्ञानावरणवीर्यान्तराययोः क्षयोपशमात् क्षयाद् वा स्पष्ट-त्ताविशिष्टं वैशद्यास्पदीभृतं यत् तत् प्रत्यक्षं प्रत्येयम् ॥ २ ॥

स्पष्टत्वमेव स्पष्टयन्ति-

अनुमानाद्याधिक्येन विशेषप्रकाशनं स्पष्टलम् ॥३॥ अनुमानादिभ्यो वक्ष्यमाणपरोक्षप्रकारेभ्योऽतिरिकेण यद्विशेषा-णां नियतवर्णसंस्थानाद्यर्थाकाराणां प्रतिसासनं ज्ञानस्य तत् स्पष्टत्व-मिति ॥ ३ ॥

प्रत्यक्षस्य प्रकारप्रकाशनायाहुः-

तद् द्विप्रकारम्-सांव्यवहारिकं पारमार्थिकं च ॥क्षा

संज्यवहारो बाधारहितप्रवृत्तिनिवृत्ती प्रयोजनमस्येति सांज्यवहा-रिकम्, बाह्येन्द्रियादिसामग्रीसापेश्चत्वादपारमार्थिकम्, अस्मदादिप्र-स्यक्षमित्यर्थः । परमार्थे भवं पारमार्थिकं सुख्यम्, आत्मसंनिधिमात्रा-पेश्चम्, अवध्यादिग्रसक्षमित्यर्थः ॥ ४ ॥

सांव्यवहारिकस्य प्रकारौ दर्शयन्त-

तत्राद्यं द्विविधमिन्द्रियनिबन्धनमनिन्द्रियनिबन्धनं च॥५॥

इन्द्रियाणि चक्कुरादीनि निवन्धनमस्येतीन्द्रियनिवन्धनम् । निवन्द्रियज्ञाने मनोऽपि व्यापिपर्ताति कथं न तेन व्यपदेशः १। उच्यते— इन्द्रियसाऽसाधारणकारणत्वाद्, मनः पुनरनिन्द्रियवेदनेऽपि व्याप्रियत इति साधारणं तत्।असाधारणेन च व्यपदेशे दृश्यते, यथा—पयः-पवनाऽऽतपादिजन्यत्वेऽप्यक्षुक्ररस्य वीजेनैव व्यपदेशः—शास्यक्षुक्ररः, कोद्रवाक्षुक्ररोऽयमिति । अनिन्द्रियं मनो निवन्धनं यस्य तत्त्रथेति ॥

इदिमदानीं मनाग् मीमांसामहे-प्राप्यकारीणीन्द्रियाणि, अप्राप्य-कारीणि वेति । तत्र प्राप्यकारीण्येवेति कणभक्षाऽक्षपादमीमांस-कसांख्याः समाख्यान्ति । चक्षुःश्रोत्रेतराणि तानि तथेति ताथागताः । चक्षुर्वजीनीति तु तथा स्वाद्वादाऽवदातहृदयाः। तत्र प्रथमे प्रमाणयन्ति— चक्षः प्राप्य मितं करोति विषये बाह्येन्द्रियत्वादितो

3187

यदु बाह्येन्द्रियताऽऽदिना परिगतं तत् प्राप्यकारीक्षितम् । जिह्वावत् प्रकृतं तथा च विदितं तस्मात् तथा स्थीयतां नाऽत्राऽसिद्धिमुखश्च दूषणकणस्तहक्षणाऽनीक्षणात् ॥ १ ॥ अद्रिचन्द्रकलनेषु या पुनर्यौगपद्यधिषणा मनीषिणाम् । पद्मपत्रपटछीविछोपवत् सत्वरादयनिबन्धनैव सा ॥ २ ॥ प्रथमतः परिसृत्य शिलोचयं निकटतः क्षणमीक्षणमीक्षते । तद्नु दूरतराम्बरमण्डलीतिलककान्तमुपेत्य सित्तत्विषम् ॥ ३ ॥ कुर्महेऽत्र वयमुत्तरकेलीं कीहशी हिगह धर्मितयोक्ता ?। किं नु मांसमयगोलकरूपा, सूक्ष्मताभृदपरा किमु काऽपि ? ॥४॥ आदिमा यदि तदाऽपि किमर्थो लोचनाऽनुसरणव्यसनी स्यातृ ?। छोचनं किमुत वस्तुनि गत्वा संसजेत् प्रिय इव प्रणयिन्याम् ?॥५॥ प्रत्यक्षबाधः प्रथमप्रकारे प्राकारपृथ्वीधरसिन्धुरादिः । संख्रुयते पक्ष्मपुटोपटङ्की प्रत्यक्षकाले कलयाऽपि नो यत् ॥६॥ पक्षे परत्रापि स एव दोषः सर्पद् न वस्तु प्रतिवीक्ष्यतेऽक्षि । संसर्पणे वाऽस्य सकोटरत्वप्राप्या पुमान् किं न जरदृहुमः स्यात्?।।७॥ चक्षषः सूक्ष्मतापक्षे सूक्ष्मता स्याद्मूर्तता । यद्वाऽल्पपरिमाणत्वमित्येषा कल्पनोभयी ॥ ८ ॥ स्याद् व्योमवद् व्यापकतात्रसक्ता सर्वोपलम्भः प्रथमप्रकारे । प्राकारकान्तारविहारहारमुख्योपलम्भो न भवेदु द्वितीये ॥ ९॥

न खलु नखलु राख्नं खप्रमाणात् प्रथिष्ठे पटकटशकटादौ भेदकारि प्रसिद्धम् । अथ निगदसि तस्मिन् रिमचकं क्रमेण प्रसरति तत एतत् स्यादनस्पप्रकाशम् ॥ १०॥

तथाहि---

प्रोह्मामाणिक्यकणानुकारी दीपाङ्कुरिस्त्वट्पटळीप्रभावात्। किं नैव कश्मीरजकज्जलादीन् प्रथीयसोऽपि प्रथयसशेषान् ? ॥११॥ नन्वेवमध्यक्षनिराक्रिया स्यात् पक्षे पुरस्तादुपळक्षितेऽस्मिन्। प्रौढप्रभामण्डलमण्डितोऽथों नाऽऽभासते यत्प्रतिभासमानः ॥ १२॥ अथाऽप्यनुद्भृततया प्रभायाः पदार्थसंपर्कजुषोऽप्यनीक्षा । सिद्धिस्तदानीं कथमस्तु तस्या व्रवीषि चेत् तैजसताख्यहेतोः ॥१३॥ रूपादेमध्ये नियमेन रूपप्रकाशकत्वेन च तैजसत्वम् । प्रभाषसे चक्षुषि संप्रसिद्धं यथा प्रदीपाङ्कुरिवद्यदादौ ॥ १४ ॥ तिदंदं खुस्यणिविमश्रणमन्त्रपुरन्धीकपोलपालीनाम् । अनुहरते न्यभिचाराद् रूपेश्रणसित्रकर्षेण ॥ १५ ॥ द्रन्यत्वरूपेऽपि विशेषणे स्याद् हेतोरनैकान्तिकताऽक्षनेन । तस्यापि चेत् तैजसतां तनोषि तन्वादिना किं नु तदाऽपराद्धम् १॥१६॥ सौवीरसौवर्चल्यैनधवादि निश्चिन्वते पार्थिवमेव धीराः । कृशानुभावोपगमोऽस्य तस्माद्युक्त एव प्रतिभात्यमीषाम् ॥१०॥ तथा च—

सौविरसौवर्चळसैन्धवादिकं स्यादाकरोङ्क्तिवज्ञेन पार्थिवम् ।
मृदादिवद्, न न्यभिचारचेतनं चामीकरणाऽनुगुणं निरीक्ष्यते ॥१८॥
चामीकरादेरिप पार्थिवत्वं छिङ्गेन तेनैव निवेदनीयम् ।
शान्दप्रमाणेन न चात्र वाधा पक्षस्य यद् नास्ति तद्त्र सिद्धम् ॥१९॥
अञ्जनं मरिचरोचनादिकं पार्थिवं ननु तवाऽपि संमतम् ।
अञ्जनेऽपि तदसौ प्रशृत्तिमानप्रयोजकविडम्बडम्बरी॥ २०॥
हन्मङ्रोळखाङ्गूळळम्बात् ते साधनादतः।
न सिद्धिस्तैजसत्वस्य दृष्टमुस्पष्टदृष्णात्॥ २१॥

चक्कुर्ने तैजसमभाखरितग्मभावा-दम्भोवदिद्यनुमितिप्रतिषेधनाच । सिद्धिं दधाति नयनस्य न तैजसत्वं तस्मादमुष्य घटते किमु रिझमवत्ता ? ॥ २२ ॥

अपि च,

प्रत्यक्षवाधः समलक्षि पक्षे न रक्ष्मयो यद् द्वीश दृष्टपूर्वाः । तथा च शास्त्रेण तवैव कालातीतत्वदोषोऽप्युद्पादि हेतोः ॥ २३ ॥ अनुद्भवद्र्पजुषो भवेयुश्चेद् रहमयस्त्रत्र ततो न दोषः । नन्वेवमेतस्य पदार्थसार्थप्रकाशकत्वं न सुवर्णवत् स्यात् ॥ २४ ॥ आळोकसाचिन्यवशादथाऽस्य प्रकाशकत्वं घटनामियर्ति । नन्वेवमेतत्सचिवस्य किं स्यात् प्रकाशकत्वं न कुटीकुटादेः ?॥२५॥ अथाऽस्तु कामं, ननु तैजसत्वमुत्तेजितं किं न भवेत् त्वयाऽस्य ?। तथा च नन्यस्वदुपज्ञ एषोऽद्वेतप्रवादोऽजनि तैजसत्वे ॥ २६ ॥

उत्पद्यन्ते तर्राणिकरणश्रेणिसंपर्कतश्चेत् तत्रोद्भृताः सपदि रुचयो छोचने रोचमानाः । यद् गृद्धन्ते न खळु तपनाळोकसंपत्प्रतान-स्तिस्मिन् हेतुर्भवति हि दिवा दीपभासामभासः ॥ २७ ॥ अत्रेयं प्रतिक्रिया—

मुष्टिप्राह्ये कुवलयदलक्ष्यामलिन्नाऽवलिप्ते स्फीते ध्वान्ते स्फुरति चरतो घूककाकोदरादेः । किं लक्ष्यन्ते क्षणमपि रुचो लोचनेनैव यस्मा-

दालोकस्य प्रसरणकथा काचिद्ग्यत्र नास्ति ? ॥ २८ ॥ ज्यानिकद्भृततयाऽथ तासां तत्रैव यत्राऽस्ति रिवप्रकाशः । काकोदरादेरिप तर्हि नैताः कीटप्रकाशे कुशला भवेषुः ॥ २९ ॥ अविवरतिमिरव्यतिकरपरिकरिताऽपवरकोदरे कचन । चृषदंशदृशः न दृष्टा मरीचयः किसु कदाचिद्दथ ? ॥ ३० ॥ अत एव विलोकयन्ति सम्यक् तिमिराङ्कूरकरिम्बतेऽपि कोणे । मृषकपरिपन्थिनः पदार्थाञ्ज्वलनालोकविजृम्मणं विनैव ॥३१ ॥ अत्रोत्तरम्—

चाकचिक्यप्रतीभासमात्रमत्रास्ति वज्रवत् । नांशवः प्रसरन्तस्तु प्रेक्ष्यन्ते सृक्ष्मका अपि ॥ ३२ ॥ मार्जारस्य यदीक्षणप्रणयिनः केचिद् मयूखाः सखे ! विद्यरम् न तदा कथं निशि सृशं तच्चक्षुषा प्रेक्षिते । प्रोन्मीढरकरपुः अपिश्वरतनौ संजातवत्युन्दुरे

प्रोजजूम्भेत तवाऽपि हन्त ! धिषणा दीप्रप्रदीपाद् यथा शा३३॥ क्रशतरतया तेषां नो चेदुदेति मतिस्तव प्रभवति कथं तस्याऽप्यस्मिन्नसौ निरुपप्रवा ?। घटननिपुणा साक्षात् प्रेक्षाविधौ हि ततिस्त्वषां न खलु न समा धीमन् ! सा चोभयत्र विभाव्यते ॥ ३४ ॥ अमूहग्मृषिकारीणां तस्मादृस्ति खयोग्यता । यया तमस्यपीक्षन्ते न चक्षु रिइमवत् पुनः ॥ ३५ ॥ इत्थं न चक्षुषि कथि चद्पि प्रयाति संसिद्धिपद्धतिमियं खलु रिश्मवत्ता। तस्मात् कथं कथय तार्किक ! चक्षुषः स्यात् प्राप्येव वस्तुनि मतिप्रतिबोधकत्वम् ? ॥ ३६ ॥ बहिरर्थप्रहोन्मुख्यं बहिष्कारणजन्यता । स्थायित्वं वा बहिर्देशे किं बाह्येन्द्रियता भवेत ? ॥ ३७ ॥ तत्रादिमायां भिदि चेतसा स्यादेतस्य हेतोर्व्यभिचारचिह्नम् । अप्राप्यकारि प्रकरोति यस्माद् मन्दाकिनीमन्द्रबुद्धिमेतत् ॥३८॥ दोषः स एवोत्तरकल्पनायां यदात्मनः पुद्रल एष बाह्यः।

चेतः सनातनतया किळतस्वरूपं सर्वापकृष्टपरिमाणपवित्रितं च । प्रायः प्रियः प्रणयिनीप्रणयातिरेका-

देतत् करोति हृदये न तु तर्कतज्ज्ञः ॥ ४० ॥
एतदत्र विततीकियमाणं प्रस्तुतेतरिद्व प्रतिभाति ।
विस्तराय च भवेदिति चिन्छं तद् विलोक्य गुरुगुम्फितवृत्तिम्॥४१॥
पक्षे तृतीये विषयप्रदेशः शरीरदेशो यदि वा बिहः स्यात् १।
स्थायित्वमाये, विषयाश्रितत्वं यद्वा प्रवृत्तिविषयोग्मुखी स्यात्?॥४२॥
प्राचीनपक्षे प्रतिवाद्यसिद्धिकलङ्कपङ्कः समुपैति हेतोः ।

चेतश्च तस्मादुपजायमानमेतद् बहिष्कारणजन्यताभृत् ॥ ३९ ॥

स्याद्वादिना यत् प्रतिवादिनाऽस्य नाऽङ्गीकृतं मेयसमाश्रितस्वम्॥४३॥ पक्षे तथा साधनशून्यताऽस्मिन् दृष्टान्तदोषः प्रकटः पटूनाम् । जिह्वेन्द्रियं नार्थसमाश्रितं यद् विलोकयामासुरमी कदाचित्॥४४॥ द्वितीयकल्पे किमसौ प्रवृत्तिरर्थाभिमुख्येन विसर्पणं स्यात ?। आश्रित्य किं वा विषयप्रपञ्चं प्रतीतिसंपत्प्रतिबोधकत्वम् ? ॥४५॥ पक्षे पुरश्चारिणि सिद्धिवन्ध्यं स्थात् साधनं जैनमतानुगानाम् । यसादु न तैळींचनरिदमचक्रमङ्गीकृतं वस्तुमुखं प्रसर्पत् ॥४६॥ निदर्शनस्य स्फुटमेव दृष्टं वैकल्यमत्रैव हि साधनेन । पदार्थसार्थं प्रति यद् न सर्पेजिह्नेन्द्रियं केनचिदिष्टपूर्वेम् ॥ ४७ ॥ पक्षान्तरे तु व्यभिचारमुद्रा किं चेतसा नैव समुजजृम्भे ? । यस्मात् तद्प्राप्य सुपर्वशैलस्वर्गे ससुत्पादयति प्रतीतिम् ॥ ४८ ॥ शरीरस्य बहिर्देशे स्थायित्वं यदि जल्प्यते । बाह्येन्द्रियत्वमत्र स्यात् संदिग्धव्यभिचारिता ॥ ४९ ॥ अप्राप्तार्थपरिच्छेदेनाऽपि सार्धं न विद्यते । हेतोर्बाह्येन्द्रियत्वस्य विरोधो वत कश्चन ॥ ५० ॥ कचित् साध्यनिवृत्त्या तु हेतुव्यावृत्तिदर्शनात् । प्रतिबन्धप्रसिद्धिश्चेत् तदाऽत्रापि कथं न सा ? ॥ ५१ ॥ रसनस्पर्शनद्याणश्रोत्रान्येन्द्रियताबलात् । चक्षुरप्राप्यविज्ञातृ मनोवत् प्रतिपद्यताम् ॥ ५२ ॥ साध्यव्यावृत्तितोऽत्रापि हेतुव्यावृत्तिरीक्षिता । न च कश्चिद् विशेषोऽस्ति येनैकत्रैव सा मता॥ ५३॥ बाह्येन्द्रियत्वं सकलङ्कमेवं न तार्किकान् प्रीणियतुं तदीष्टे । भ्रूविभ्रमो दुर्भगभामिनीनां वैदग्ध्यभाजो भजते न चेतः ॥५४॥ किञ्चाऽत्र संसूचितमादिशब्दाद् वृत्ते पुरश्चारिणि कारकत्वम् । यत् प्राप्यकारित्वसमर्थनाय नेत्रस्य तत् काणदृगञ्जनाभम् ॥५५॥ यस्मादिदं मन्त्रजपोपसर्पत्प्रोद्दामरामाव्यभिचारदोषात् । उत्ताळवेताळकराळकेळीकळङ्कितश्रीकमिवाऽवभाति ॥ ५**६** ॥

तथाहि--

कनकिनकपिक्षाधां मुग्धां मुहुर्मधुरस्मितां
चढुळ्कुटिळध्नृविश्वान्ति कट्राक्षपढुच्छटाम् ।
त्रिजगित गतां कश्चिद् मन्त्री समानयित क्षणात्
तरुणरमणीमाराद् मन्त्रान् मनोभुवि संस्मरन् ॥ ५७ ॥
कश्चिदत्र गदिति स्म यत् पुनर्मन्त्रमन्त्रणगवी समानयेत् ।
युक्तमेव मिदरेक्षणादिकं तेन नाऽभिहितदृषणोदयः ॥ ५८ ॥
मन्त्रस्य साक्षाद् घटना प्रियादिना परम्परातो यिद् वा निगद्यते ? ।
साक्षाद् न तावद् यद्यं विहायसो ध्विनस्वरूपस्व संमतो गुणः ॥५९॥
ततोऽस्य तेनैव समं समस्ति संसक्तिवार्ता न तु पक्ष्मळाक्ष्या ।
अथाऽक्षरालम्बनवेदन स्याद् मन्त्रस्वथाऽप्यस्वियमारमनैव ॥ ६० ॥
अथापि मन्त्रस्य निवेद्यते त्वया संसक्तिरतत्पितदेवताऽऽत्मना ।
संतोषपोषप्रगुणा च सा प्रियां प्रियं प्रति प्रेरयित स्वयोगिनीम् ॥६१॥
त्रुमहेऽत्र नतु देवताऽऽत्मना मन्त्रवर्णविसरस्य का घटा ?।

अम्बरस्य गुण एष तत् कथं देवताऽऽदमिन भजेत सङ्गतिम् र ॥६२॥ आश्रयद्वारतोऽप्यस्य संसर्गो नास्ति सर्वथा । व्यापकद्रव्ययोर्थसात् संसर्गो नाऽमुना मतः ॥ ६३ ॥ व्यापकपु वदति व्यतिषङ्गं यस्तु तेन मनसा ध्वनिना च । बीतवस्तुविषयेण विसुदयः स्पष्ट एव विल्लसन् व्यभिचारः ॥६४॥ अयस्कान्तादनेकान्तस्तथाऽत्र परिभाव्यताम् । आक्षेपश्च समाधिश्च ज्ञेयौ रत्नाकरादिह् ॥ ६५ ॥ कारकत्वमि तद् न शोभेते प्राप्यकारिणि यदिक्षणे मतम् । प्राप्य वस्तु वितनोति तद् मितं नैव चक्षुरिति तत्त्वनिर्णयः ॥६६॥ अद्रिचन्द्रकल्नेषु येखदः प्राक् प्रस्पितसुपैति नो घटाम् । रिक्ससंचयविपश्चितं हि तत् ते च तत्र निर्तरां व्यपाकृताः ॥६॥ राइससंचयविपश्चितं हि तत् ते च तत्र निर्तरां व्यपाकृताः ॥६॥

किञ्च,

१ किमपीति पाठान्तरम् ।

चक्षुरप्राप्यधीकृद् व्यवधिमतोऽपि प्रकाशकं यस्मात् । अन्तःकरणं यद्धद् व्यतिरेके स्थात् पुनारसना ॥ ६८ ॥ अन्तःकरणं यद्धद् व्यतिरेके स्थात् पुनारसना ॥ ६८ ॥ अथ द्वमादिव्यवधानभाजः प्रकाशकत्वं दृहशे न हृष्टौ । ततोऽप्ययं हेतुरसिद्धतायां धौरेयभावं विभराम्बभूव ॥ ६९ ॥ एतद् न युक्तं शतकोटिकाचस्वच्छोदकस्फाटिकभिक्तिमुख्यैः । पदार्थपुठ्जे व्यवधानभाजि संजायते किं नयनाद् न संवित्रशाश्राध्य सम्मोछिप्रभृतिप्रभिद्यभिद्धराश्चद् रोचिषश्चक्षुषः

संसर्गोपगताः पदार्थपटली पद्मयन्ति तत्र स्थिताम् । एवं तर्हि समुच्छलन्मलभरं भित्त्वा जलं तत्क्षणात् तेनाऽप्यन्तरितस्थितीनिर्मिषानालोकयेयुर्न किम् ? ॥७१॥ विध्यातास्तेन ते चेद् विमलजलभरात् किं भजन्ते न शान्ति ?

किञ्चाऽम्भः काचकूपोदरंगिवरगतं निष्पतेत् तत् तदानीम् । दोषश्चेदु नैष तूर्णे यदयमुदयते नृतनव्यहरूपः

सर्पेयुक्ताह नैताः कथमपि रुचयो छोचनस्थापि तस्मिन्।।०२।। भवति परिगमश्चेद् वेगवत्त्वादमीषां कतिपयकलयाऽस्तु क्षीरपातस्तदानीम् । न च भवति कदाचिद् बुद्बुदस्थापि तस्मात्

प्रपतनमिति युक्तस्य नाशः किमाशु ? ॥ ७३ ॥

किञ्च,

कलशकुलिशमकाराद्यत्रिविष्ठपकन्दराकुहरकलितं विश्वं वस्तु प्रतिक्षणभङ्करम् ।
क्वलनकलिकावत् किन्त्वस्मिन् निरन्तरताश्रमः
प्रभवति, वदिन्नत्थं शाक्यः कथं प्रतिहन्यते ? ॥ ७४ ॥
तस्यौ स्थेमा तदस्मिन् न्यविभनदमुना प्रेक्ष्यते येन सर्व
तत् सिद्धा नेत्रबुद्धिन्यविभिषरिगतस्यापि भावस्य सम्यक् ।
कुक्यावष्टन्धबुद्धिर्भवति किम्रु न चेद् नेदशी योग्यताऽस्य
प्राप्तस्यापि प्रकाशे प्रभवति न कथं लोचनाद् गन्धवुद्धिः १॥७५॥

कि वा न प्रतिभासते शशधरे कर्मापि तद्रपवद् ?
दूराचेद् विलसत् तदस्य हृद्ये लक्ष्येत कि लाल्लम् ? ।
तस्माचक्षुषि योग्यतैव शरणं साक्षी च नः प्रत्ययस्तत् तर्कप्रगुण ! प्रतीहि नयनेष्वप्राप्यधीकर्तृताम् ॥ ७६ ॥
बौद्धाः पुनरिदमाहुः श्रोत्रं न प्राप्यबुद्धिमाधत्ते ।
दिग्देशल्यपदेशान् करोति शब्दे यतो हग्वत् ॥ ७७ ॥
तथाहि-

प्राच्यामत्र विजुम्भते जल्लमुचामत्यू जितं गर्जितं
प्रोन्मीलललमेष चातकरवोऽक्षामः क्षणं दक्षिणः ।
केकाः केकिकुदुम्बकस्य विलसन्त्येताः कलाः काननाद्
दिग्देशव्यपदेशवानिति न किं शब्देऽस्ति संप्रत्ययः ? ॥७८॥
प्राप्यकारि यदि तु श्रवणं स्थात् तर्हि तत्र न कथव्न्चन सेषः ।
प्रस्तुतः समुदियाद् व्यपदेशः शर्करास्प्रशि यथा रसनायाम्॥७९॥
वेश्याऽनुरागप्रतिमं तदेतत् सुस्पष्टदृष्टव्यभिचारदोषात् ।
प्राणं यदेतद् व्यपदेशभाजं प्राप्तप्रकाशं कुरुते मनीषाम् ॥८०॥
तथा च-

मन्दं मन्दमुदेसयं परिमङः प्राग् माधवीमण्डपाद्
भूयः सौरभमुद्धमन्त्युपवने फुडाः स्फुटं मिह्नकाः ।
गन्धो वन्धुर एष दक्षिणदिक्षः श्रीचन्दनात् प्राप्तवानिसेवं नतु विद्यते ततुभृतां घाणात् तथा प्रस्रयः ॥८१॥
अस्ति त्वगिन्द्रियेणापि व्यभिचारविनिश्चयः ।
शेसुषीमाद्धानेन दिग्देशव्यपदेशिनीम् ॥ ८२॥
तथाहि—

सेयं समीरलहरी हरिचन्दनेन्दुसंवादिनी वनभुवः प्रसभं प्रष्टुता । स्फीतस्फुरत्युळकपञ्जविताङ्गयाष्टिं मामातनोति तैरुणीकरपञ्जवश्च ॥८३॥ अथानुमानादिधगम्य तेषां हेत्तूंस्ततस्तद्वयपदेशिनी धीः ।

१ गमनाद् नवचन्द्रिका चेति च पाठः।

न प्राणतः स्पर्शनतश्च ताहक् प्रत्यक्षरूपा प्रथते मनीषा ॥८४॥ श्रोत्रेऽपि सर्वे तदिदं समानमालोकमानोऽपि न मन्यसे किम् १ । दृष्टव्यलोकामपि कामिनीं यत् संमन्यते कामुक एव साध्वीम्॥८५॥ स्मृत्वा यथैव प्रतिवन्धमाशु श्रङ्कादिशब्दोऽयमिति प्रतितिः । प्राच्यादिदूरादिगतेऽपि शब्दे तथैव युक्ता प्रतिपत्तिरेषा ॥ ८६॥ दिग्देशानां श्रुतिविषयता किश्व नो युक्तियुक्ता

युक्तत्वे वा भवति न कथं ध्वानरूपत्वमेषाम् ?। तस्माद् भिन्नप्रमितिविषयास्ते विशिषन्ति शब्दं सिद्धे चैवं भवतु सुतरां साधने साऽप्यसिद्धिः ॥ ८७ ॥

अपि च,

गृद्धते यदि विनेष सङ्गति किं तदाऽनुगुणमारुते ध्वनौ ?। दूरतोऽपि घिषणा समुन्मिषेदन्यथा नु निकटंऽपि नैव सा॥८८॥ मुहुर्मरुति मन्थरं स्फुरति सानुलोमागमे

समुद्धसितवहकीकणकछाकछापण्छता । सकामनवकामिनीकछितघोछनाडम्बरा

न किं निश्चि निश्चम्यते सपिद दूरतः काकळी १ ॥ ८९ ॥
पद्धचितकपाटसंपुटाचे भवति कथं सदनेऽथ शब्दबुद्धिः १ ॥
पदुचितकपाटसंपुटाचे भवति कथं सदनेऽपि गन्धबुद्धिः १ ॥९०॥
तथाहि—

कर्पूरपारीपरिरस्भभाजि श्रीखण्डखण्डे सृगनाभिमिश्रे । धूमायमाने पिहितेऽप्यगारे गन्धप्रबन्धो बहिरभ्युपैति ॥ ९१ ॥ द्वाराष्ट्रतेऽपि सदने प्रणयप्रकर्षा-

द्वेतं प्रिये स्फुरद्पत्रपया स्वलन्ती ।
द्वारि श्वितस्य सरसा कुल्वालिकायाः
कर्णातिथीभवति मन्मनस्किमुद्रा ॥ ९२ ॥
एवं च प्राप्त एवेष शब्दः ओत्रेण गृह्यते ।
ओत्रस्याऽपि ततः सिद्धा निर्वोधा प्राप्यकारिता ॥ ९३ ॥

अथाऽस्य द्विविषस्यापि प्रकारान् प्रकटयन्तिएतद्वितयमवग्रहेहावायधारणाभेदादेकशश्चतुर्विकरुपम् ॥ ६॥

अवमहश्चेहा चाऽवायश्च धारणा च ताभिर्भेदो विशेषस्तस्मात्, प्रत्येकमिन्द्रियानिन्द्रियनिवन्धनप्रत्यक्षं चतुर्भेदमिति ॥ ६ ॥ अवमहादीनां स्वरूपं सूत्रचतुष्टयेन स्पष्टयन्ति—

> विषयविषयिसंनिपातानन्तरसमुद्धतसत्तामात्र-गोचरदर्शनाज्जातमाद्यमवान्तरसामान्याका-

> > रविशिष्टवस्तुग्रहणमवग्रहः॥ ७॥

विषयः सामान्यविशेषात्मकोऽर्थः, विषयी चक्षुरादिः, तयोः समीचीनो भ्रान्याद्यजनकत्वेनाऽनुकुळो निपातो योग्यदेशाद्यवस्थानं तस्मादनन्तरं समुद्भूतमुत्पन्नं यत् सत्तामात्रगोचरं निःशेषविशेषवैमु-स्थेत सन्मात्रविषयं दर्शनं निराकारो बोधस्तस्माद् जातमाद्यं सत्त्व-सामान्यादवान्तरैः सामान्याकारैभैनुष्यत्वादिभिज्ञातिविशेषविशिष्टस्य वस्तुनो यद् महणं ज्ञानं तदवमह इति नाम्ना गीयते ॥ ७॥

अवगृहीतार्थविद्योषाऽऽकाङ्कणमीहा ॥८॥

अवगृहीतोऽवयहेण विषयीकृतो योऽथोंऽवान्तरमनुष्यत्वादि-जातिविशेषळक्षणस्तस्य विशेषः कर्णाटलाटादिभेदस्तस्याकाङ्कुणं भवि-तव्यताप्रत्ययरूपतया प्रहणाभिमुख्यमीहेत्यभिधीयते ॥ ८ ॥

ईहितविशेषनिर्णयोऽवायः ॥ ९ ॥

ईहितस्येहया विषयीकृतस्य विशेषस्य कर्णाटलाटार्दीनर्णयो या-थात्म्येनाऽवधारणमवाय इति कीर्त्यते ॥ ९ ॥

स एव दृढतमावस्थापन्नो धारणा ॥१०॥ स इत्यवायो दृढतमावस्थापन्नो विवक्षितविषयावसाय एव सा- दरस्य प्रमातुरत्यन्तोपचितः किञ्चत् कालं तिष्ठन् धारणेत्यभिधीयते । दृढतमावस्थापत्रो ह्यवायः स्वोपदौकितात्मशक्तिविशेषरूपसंस्कारद्वा-रेण कालान्तरे स्मरणं कर्तुं पर्याप्नोतीति ॥ १० ॥

नन्विश्वयरूपत्वादीहायाः संशयस्वभावतैव, इत्यारेकामपाक्कविन्त-संशयपूर्वकत्वादीहायाः संशयाद् भेदः ॥११॥

पुरुषावप्रहानन्तरं हि किमयं दाक्षिणात्य उतोदीच्य इत्यनेक-कोटिपरामार्डीसंश्चयः, ततोऽपि प्रमातुर्विशेषिष्ठिप्सायां दाक्षिणात्ये-नाऽनेन भवितव्यमित्येवमीहा जायते; इति हेतुहेतुमद्भावात् तन्तुपट-वद् व्यक्तमनयोः प्रथक्त्वम् ॥ ११ ॥

दर्शनादीनां कथि चित्रव्यतिरेकेऽपि संझाभेदं समर्थयन्तेकथि चित्रभेदेऽपिं परिणामित्रिशेषादेषां व्यपदेशभेदः॥१२॥
यद्प्येकजीवद्रव्यतदात्म्येन द्रव्यार्थादेशादमीषामैक्यम्, तथापि पर्यायार्थादेशाद् भेदोऽपीति तद्पेक्षया व्यपदेशभेदोऽपि सूपपाद इति॥१२॥
अथाऽमीषां भेदं भावयन्ति-

असामस्त्येनाऽप्युत्पद्यमानत्वेनाऽसंकीर्णस्वभावतया ऽनुभूयमानत्वात, अपूर्वापूर्ववस्तुपर्यायप्रकाशक-त्वात्, क्रमभावित्वाचेते व्यतिरिच्यन्ते ॥ १३ ॥

असंकीर्णस्वभावतया परस्परस्वरूपवैविक्त्येनाऽनुभूयमानस्वाद् दर्शनादयो भिद्यन्ते, तथाऽनुभवनमप्यमीषामसामस्येनाऽप्येकद्विज्यादिंसंख्यतयोत्पद्यमानस्वाद्वसेयम्, तथाहि-प्रमातुर्विचित्रक्षयोपशम्मवज्ञात् कदाचिद् दर्शनावप्रहौ, कदाचिद् दर्शनावप्रहौ, कदाचिद् दर्शनावप्रहौ, कदाचिद् दर्शनावप्रहौ, कदाचिद् दर्शनावप्रहौ, कप्राचिद् दर्शनावप्रहौ, अप्रविप्तंनेतेषामनुभवनम् । अपूर्वापूर्ववस्तुपर्यायप्रकाशकत्वक्रमभावित्वे अपि प्रत्यात्मवेद्ये एव । अत्र प्रयोगाः पुनरेवम्-येऽसंकीर्णस्वभावतयाऽनुभू-यन्ते, अपूर्वापूर्ववस्तुपर्यायप्रकाशकाः, क्रमभाविनो वा, ते परस्परं

व्यतिरिच्यन्ते, यथा स्तम्भादयः, अनुमानादयः, अङ्कुरकन्द्छका-ण्डादयो वा, तथा चैत इति ॥ १३ ॥

अथाऽमीषां क्रमनियमार्थमाहु:-

क्रमोऽप्यमीषामयमेव तथैव संवेदनात, एवं-

क्रमाविर्भूतनिजकर्मक्षयोपशमजन्यत्वाच ॥ १४॥

अयमेव दर्शनावप्रहादिरमीयां कमः, तेनैव क्रमेणानुभवात्-यदेव हि सन्मात्रमैक्षि, तदेव वर्णाद्याकारेण केनचिद्वाप्राहि, तदनन्तर-मनिर्धारितरूपतया संदेहास्पदीचके, ततोऽपि नियताकारेणेहामासे, ततोऽपीहिताकारेण निरणायि, पुनः कालान्तरे स्पृतिहेतुत्वेन घार-याश्वके इति सर्वेरनुभूयते । दर्शनज्ञानावरणक्षयोपशमलक्षणकारणे-नाऽप्येवमेव भूष्णुनाऽमीपामुत्पाद्यत्वाद्याऽयमेव कमः, क्रमोत्पदि-ष्णुना हि कारणेन क्रमेणैव स्वकार्यं जनियतन्यम्, यथा स्थासकोन शकुश्चल्ल्यत्रादिनेति ॥ १४॥

व्यतिरेके दोषमाहु:-

अन्यथा प्रमेयानवगतिप्रसङ्गः ॥ १५॥

अन्यथेति यथोक्तकमानभ्युपगमे, प्रतीयमानकमापह्नवे हि द्र्शना-दीनां प्रमेयापह्नव एव कृतो भवतीति ॥ १५ ॥

चक्तमेव क्रमं व्यतिरेकद्वारा समर्थयन्ते-

न खल्वदृष्टमवगृह्यते, न चाऽनवगृहीतं संदिह्यते, ं न चाऽसंदिग्धमीह्यते, न चानीहितमवेयते,

नाप्यनवेतं धार्यते ॥ १६ ॥

स्पष्टम् ॥ १३ ॥ कचिदेषां तथाक्रमानुपळक्षणे कारणमाहुः–

कचित् कमस्याऽनुपलक्षणमेषामाश्र्तपादात् , उत्पलपत्रशतन्यतिभेदकमवत् ॥ १७ ॥ कचिदित्यभ्यस्ते करतलादौ गोचरे, शेषं व्यक्तम् ॥ १७ ॥ पारमार्थिकप्रत्यक्षं लक्षयन्ति-

पारमार्थिकं पुनरुत्पत्तावात्ममात्रापेक्षम् ॥ १८ ॥

क्षयक्षयोपशमविशेषविशिष्टमात्मद्रव्यमेवाऽव्यवहितं समाश्रिस् पारमार्थिकमेतदवध्यादिप्रस्रक्षसुन्मज्जति, न पुनः सांव्यवहारिकमिवे-न्द्रियादिव्यवहितमात्मद्रव्यमाश्रिस्रेति भावः ॥ १८॥

अस्य भेदावुपदिशन्ति-

तद् विकलं सकलं च ॥ १९ ॥

असंपूर्णपदार्थपरिच्छेदकत्वाद् विकल्पम् , तद्विपरीतं तु सकल्पम्।।१९॥ विकलं भेदतो दर्शयन्ति-

तत्र विकलमविमनःपर्यायज्ञानरूपतया देघा ॥२०॥

सुगमम् ॥ २० ॥ अवधिं लक्षयन्ति-

अवधिज्ञानावरणविलयविशेषसमुद्धवं भवगुणप्रलयं रूपिद्रव्यगोचरमवधिज्ञानम् ॥ २१ ॥

अविधज्ञानावरणस्य विलयविशेषः क्षयोपशमभेदस्तसात् समुद्भवन्ति यत्, भवः मुरानारकजन्मलक्षणः, गुणः सम्यग्दर्शनादिः, तौ प्रलयौ हेत् यस्य तत्तथा । तत्र भवप्रत्ययं मुरानारकाणाम्, गुणप्रत्ययं पुनर्नर-तिरख्राम्। रूपिद्रव्यगोचरं रूपिद्रव्याणि पृथिवीपाथः पावकपवनान्धकारच्लापप्रस्तीनि तदालम्बनमविधज्ञानं ज्ञेयम् ॥

अत्र न्यायमार्गानुयायिनः संगिरन्ते-ननु पृथिव्यादीनां चतुर्णी सकर्णा वर्णयन्तु द्रव्यताम्, तिमिरच्छाययोस्तु द्रव्यतावाचोयुक्तिर्यु-क्तिरिक्तेव, भासामभाव एव हि तमश्छाये गदतां सच्छाये, तथाहि-शशघरिदनकरकरिनकरिनरन्तरप्रसरासम्भवे सर्वतोऽपि सति तम-इति प्रतीयते, यदा तु प्रतिनियतप्रदेशेनाऽऽतपत्रादिना प्रतिबद्धस्ते- जःपुक्तो यत्र यत्र न संयुज्यते तदा तत्र तत्र च्छायेति प्रतीयते, प्रतिवन्धकाभावे तु स्वरूपेणाऽऽछोकः समाछोक्यत इत्याछोकाभाव- एव तमञ्छाये। यदि च तमो द्रव्यं भवेत्, तदा रूपिद्रव्यसंस्पर्शा- व्यभिचारात् स्पर्शवद्द्रव्यस्य च महतः प्रतिवातहेतुत्वात् तरछतर- तुङ्गतङ्गतरस्परापेतेपारावारावतार इव, प्रथमज्ञछ्यरधाराधोरणी- धौताः व्यनिगिरगरीयः शङ्कप्रतिवादिनीव, नियंत्रिई स्झात्कारिवारिदु- वार्शिकरासारसिच्यमानाभिरामाऽऽराममहीरुहसमृहप्रतिच्छन्द इव च प्रवृत्ते तिमिरभरे संचरतः पुंसः प्रतिवन्धः स्यात्। भूगोळकस्येव चाऽस्याऽवयवभूतानि खण्डावयविद्रव्याणि प्रतीयरन्, एवं छायायामिष, इति कथं ते द्रव्यं भवेताम् ? ॥

अत्राभिव्धमहे- तमसस्तावद्भावस्वभावतास्वीकृतिरानुभविकी, भानुमानिकी वा १। न तावदानुभविकी, यतोऽभावानुभवो भावा-न्तरोपलम्भे सत्येव संभवी, कुम्भाभावोपलम्भवत् । न च प्रचुरतर-तिमिरनिकरपरिकरितापवरकोदरे स्वकरतलादिमात्रस्याऽप्युपलम्भः संभवति, तत्कथं तदनुभूतिभेवेत् ?। कथं वा प्रदीपादिप्रभाष्राग्भार-प्रोज्जन्मणमन्तेरणाऽस्योपलन्मः ?, कुम्भाद्यभावो हि तद्भावे एवानुभू-यमानो दृष्टः, तत् कथमेष न्यायमुद्रातिक्रमो न कृतः स्यात् ?। अथ यो भावो यावता सामग्च्येण गृह्यते तदभावोऽपि तावतैव तेन, तिदहा-छोकस्य स्वातन्त्र्येणालोकान्तरमन्तरेणैव श्रहणमालोकितम्, इति तद्-भावस्यापि तत् किं नस्यात् ?, इति चेत्। अहो ! पीतविषस्याऽप्यमृते।-द्वारः, एवं वदता त्वयैव तमसि द्रव्यताव्याहारात् । किमिद्मीदृशाम-न्द्रजालम् ? इति चेत् । इदमीदृशमेवेन्द्रजालमालोक्यताम्-आलोकः किछ चक्षुषा संयोगाद् गृह्यते, यदि च तद्भावस्यापि तत्सामन्त्र्येणैव प्रहणं स्यात्, तदा तस्यापि प्रहणे चक्षुःसंयोगसङ्गावादायाता द्रव्य-तापत्तिः, संयोगस्य गुणत्वेन तद्वृत्तित्वात् । अथाऽसंयुक्तोऽप्ययं ब्रेक्ष्यते, तदा कथं यो भावो यावतेत्याचं मुषोचं न स्यात् ?; कथं वा चक्षुषः प्राप्यकारिताप्रवादः सूपपादः स्यात् ? । विशेषणविशेष्य- भावसंबन्धवन्धुरस्यान्धकारस्य प्रहणाद्यमदोष इति चेत्। कतमस्यैष विशेषणम् ?। न शरीरस्य, तदन्यत्रापि प्रतिभासनात्। नापि भूत-छकछशकुड्यादेः, तत एव। तर्हि भवतु नभस इति चेत्। तदशस्यम्, एतस्य विद्वेशेणविशेष्यीभावेन कदाचिदप्रतिभासनात्। तन्नतद्भावतास्वीकृतिरातुभविकी भव्या।।

नाऽप्यानुमानिकी, यतः कतमोऽत्र हेतुराख्यायते सङ्ख्यावता?—
किं भाववैलक्षण्येन लक्ष्यमाणत्वम्, भावविलक्षणसामग्रीसमुत्पाद्यत्वम्, असत्येवाऽऽलोके तत्प्रतिभासनम्, आलोकप्रहणसामग्न्या
गृह्यमाणत्वम्, तिमिरद्रव्योत्पादककारणाभावः, द्रव्यगुणकर्मातिरिककार्यत्वम्, आलोकविरोधित्वम्, भावक्ष्पताप्रसाधकप्रमाणाभावो
वा १, इत्यष्टपक्षी राक्षसीव त्वत्पक्षभक्ष्यभक्षणविचक्षणोपतिष्ठते ॥

तत्र न तावदाऽऽद्यः पक्षः क्षेमङ्करः, 'कुम्भोऽयं स्तम्भोऽयम्' इति हि यथा कुम्भादयो भावा विधिमुखेन प्रत्यक्षेण प्रेक्ष्यन्ते, तथेदं सम इति तमोऽिप, अभावरूपतायां तस्य प्रतिषेधमुखेन प्रत्ययः प्रादुः- ध्यात्, यथा कुम्भोऽत्र नास्तीति। नतु नाशप्रध्वंसादिप्रत्यया विधिमुखेनाऽिप प्रवर्तमाना दृश्यन्ते। नैवम्, नाशादिशव्दानामेव भावप्रतिषधाभिधायकस्वात्, अत एव हि कुम्भस्य प्रध्वंस इति सोपपदानामेषां प्रयोगोपपित्तः, यदि तु तमःप्रभृतिशव्दा अपि तत्समानार्थनामाविभ्रीरम्, तदानीं कुम्भस्याऽभाव इतिवदालोकस्य तम इत्यिष प्रोच्येत, न चैवं किश्चिद् विपिश्चिद् प्रविक्तः। अथालोकाभावे संकेतितस्तमःशब्दः, नाभावमात्रे, ततो न तथा व्यपदेश इति चेत् । नैवम्, यदि ह्यन्धकाररूपोऽभावोऽिप विधिमुखेन वीक्ष्येत, तदानीं किमन्यदेतस्य भाववैलक्षण्येन लक्ष्यमाणत्वं स्यात् १ यतो हेतुसि-द्विभेवत्।।

अथ भावविलक्षणसामग्रीसमुत्पाद्यत्वं हेतुः, तथाहि—समवा-य्यसमवायितिभित्तकारणकल्लापव्यापाररूपा भावोत्पादिका सामग्री, नैव तमसीयं समगंस्त । तदशस्तम्, यतः किमिद्रं समवायिकारण-

नाम्ना त्वमाम्नासीः ?। यत्र कार्यं समवेतमुत्पद्यते तदिति चेत् । तदसम्यक्, समवायस्य निरन्तरसुहृद्रोष्ठीषु गौरवाईत्वात्; तत्प्रसा-धकत्वाभिमतस्य 'इह तन्तुषु पटः' इत्यादिप्रत्ययस्याप्रसिद्धेः, ' पटे तः न्तवः' इत्यादिरूपस्याऽस्याऽऽवालगोपालं प्रतीतत्वात् , सिद्धौ वा इह भूत-ले घटाभाव इत्यभावप्रत्ययेन न्यभिचारात् । संबन्धमात्रपूर्वताप्रसाधने सिद्धसाधनात्, अविष्वग्भावमात्रनिमित्ततया तदङ्गीकारात् । एका-न्तैकस्वरूपत्वेन चाऽस्यैकवस्तुसमवायसंभवे समस्तवस्तुसमवायस्य, विनक्यदेकवस्तुसमवायाभावे समस्तवस्तुसमवायाभावस्य वा प्रस-ङ्गात्। तत्तद्वच्छेदकभेदात् तदुपपत्तौ तस्यापि कथि द्वेदापत्तेः, अ-नेकपुरुषाविच्छन्नपूर्षदादेर्षि तावत्खभावभावेन कथि बद्धेदात्। अ-प्रच्यतानुत्पन्नस्थिरैकरूपतया चाऽस्याऽऽकाशसामान्याद्येताहग्वस्तु-समाश्रितत्वमेव भवेद्, न तु कार्यवस्तुसमाश्रितत्वम् । तत्तत्सहकारि-कारणकलापोपनिपातप्रभावात् कार्यसमवायस्वीकारोऽपि सनिकारः. तत्स्वभावप्रभावप्रतिबद्धानां तेषामि सदा संन्निधानप्रधानत्वात्, तथा चास्तमिता समवायिकारणिकंवदन्ती। तदसत्त्वे किमसमवायिकारणम्?. समवायिकारणप्रत्यासन्नत्वं हि तङ्गक्षणम्, तद्सत्त्वे कथमेतत् स्यात् ?। तथा च तच्छेषभूतस्य निमित्तकारणस्यापि का व्यवस्था ?। सन्त वा कारणान्यम्नि, तथापि यथा कथिन्तदालोककलापस्योत्पादः,तथा तम-सोऽपि भविष्यति, किमरुचिविरचनाभिर्व्यपासितुं शक्यते?। किमस्यो-त्पादकमिति चेत् । आलोकस्य किमिति वाच्यम् ?। तेजोऽणव इति चेत्। अस्यापि तमोऽणव एव सन्तु। सिद्धास्तावत् तैजसास्तेऽविवादेन बादिप्रतिवादिनोरिति चेत्। तामसा अपि तद्वदेव किं न सेत्स्यन्ति ?. इति खज्यतामाप्रहः॥

असलेवाऽऽलोके तत्मतिभासनमप्यसम्यक् , न हि यसिम्नसलेव यत् प्रतिभासते तत् तदभावमात्रमेव भवति, असलेव व्यवधाने प्रति-भासमानैर्घटादिभिव्यभिचारात् । कथं च नैवं प्रतिवन्धकेऽसलेव समुत्पद्यमानस्य स्कोटस्यापि तदभावमात्रता स्यात् ? । अथ स्कोटो दाहकात्मकतया स्पार्शनप्रत्यक्षेणाऽतुभूयते, अभावमात्रतायां हि तस्य नेयमौपपत्तिकी स्थात्, तार्ह तमोऽपि शैत्येन तेनैव प्रत्यक्षेण प्रेक्ष्यमाणं कथमभावस्वभावं भवेत् ?।।

अथालोकप्रहणसामग्च्या गृह्यमाणत्वं हेतु:, तथा च शङ्करन्या-यभूषणो—"यो हि भावो यावत्या सामाग्च्या गृह्यते तद्भावोऽपि तावत्यैत, इत्यालोकप्रहणसामग्च्या गृह्यमाणं तमस्तद्भाव एवेति"। तद्पि न किञ्चित्, तमोप्रहणसामग्च्या गृह्यमाणस्यालोकस्यैन तद्भा-वताप्रसङ्गेनाऽनैकान्तिकत्वात्, घटपटयोवो समानप्रहणसामग्रीकतया परस्पराभावत्वप्रसङ्गात्।।

अथ तिमिरद्रव्योत्पादककारणाभावो हेतुः, तथा च श्रीधर:-तमःपरमाणवः स्पर्शवन्तः, तद्रहिता वा ?। न तावत् स्पर्शवन्तः, स्प-श्वेवतस्तत्कार्यद्रव्यस्य कचिद्ध्यनुपलम्भात् । अदृष्ट्रव्यापाराभावात् स्प-र्शवत्कार्यद्रव्याऽनारम्भका इति चेत् । रूपवन्तो वायुपरमाणवोऽदृष्ट-व्यापारवैगुण्याद् रूपवत् कार्यं नारभन्ते इति किं न कल्प्येत?, किं वा न कल्पितमेकजातीयादेव परमाणोरदृष्टीपग्रहाचतुर्धा कार्याणि जायन्त-इति ?। कार्येकसमधिगम्याः परमाणवो यथाकार्यमुत्रीयन्ते, न त-द्विलक्षणाः, प्रमाणाभावादिति चेत् । एवं तर्हि तामसाः परमाणवो-Sप्यस्पर्शवन्तः कल्पनीयाः, तादृशाश्च कथं तमोद्रव्यमारभेरन् ? । अस्पर्भवस्वस्य कार्यद्रव्यानारम्भकत्वेनाऽव्यभिचारोपलम्भात् । कार्य-दर्शनात् तदनुगुणं कारणं कल्प्यते, न तु कारणवैकल्येन दष्टकार्यवि-पर्यासो युज्यत इति चेत्। न वयमन्यकारस्य प्रत्यर्थिनः, किन्त्वार-म्मातुपपत्तेः, नीलिममात्रप्रतीतेश्च द्रव्यमिदं न भवतीति त्रूम इति ॥ नैतदुपपत्तिपद्वीं प्रतिपद्यते, यतः स्पर्शवन्त एव तामसाः परमा-णवः प्रोच्यन्ते । यत्पुनस्तत्रोपादेशि- स्पर्शवतस्तत्कार्यद्रव्यस्य कवि-दृष्यनुलम्भादिति । तदसत्यम् , शीतस्पर्शवतस्तमोद्रन्यस्यैव तत्कार्यस्य दर्शनात् । तत्र स्पर्शसद्भावे किं प्रमाणम् १, इति चेत्। तद्भावे किं प्रमा-णम् ? इति वाच्यम् , न हि तस्प्रतिषेधकप्रमाणमन्तरेणाऽस्पर्शवस्वात् का- र्यद्रव्यानारम्भरत्वया प्रसाधियतुं शक्यते, अस्माकं तु तत्सद्भावे प्रमा-णाभावेऽपि तावद् न काचित् क्षतिः । न च नास्त्येव तत्, प्रत्यक्ष-स्यैव सद्भावात् , तथाहि-दिवा दिवाकरकराळातपप्रपातोपतप्रवपुषः प-थिकास्तमिस्रासंतमसशैलसंपर्कात् प्रमोदन्ते; न च तापाभावमात्रसू-त्रित एव तेषां प्रमोदः, प्रतीतिबाधात्, तन्मात्रनिमित्तो हि घटोऽत्र नास्तीतिवत् तापः संप्रति नास्तीति प्रतिषेधमुख एव प्रत्ययः प्रादुः-ष्यात्; न तु संप्रति शीतलीभूतं मे शरीरमिति विधिमुखः; तथात्वे हि तमोऽभावमात्रस्तित एवायमालोकप्रत्यय इत्यपि वावद्कस्य वदतो वदनं न वक्रीभवेत् । अथान्धकारनिबन्धनत्वे शैलस्पर्शप्रलयस्य नि-विडतरघटितकपाटसंपुटे गवलकुवलयकलकण्ठीकण्ठकाण्डकृष्णान्ध-कारैकार्णवीभूते कारागारे क्षिप्तस्य पुंसः सुतरां तत्प्रस्रयो भवेत्, इति चेत् । तापाभावनिमित्ततायामि सुतरां स किं तत्र न स्थात् ?, त-त्रात्यन्तं तापाभावसंभवात्। तस्माद् मन्दमन्दसमीरत्वहरिपरिचय एव जलस्पर्शस्त्रेव तत्स्पर्शस्त्राऽप्यभिव्यक्तौ हेतुः, न चासौ तत्रास्तीति न तत्र तत्प्रतीतिः पादुर्भवति । अनुमानतोऽपि तत्र स्पर्शप्रतीतिः, तथा-हि- तमः स्पर्शवद्, रूपवत्त्वात्, पृथ्वीवत् । न च रूपवत्त्वमसिद्धम्, अन्धकारः कृष्णोऽयमिति कृष्णाकारप्रतिभासात् । ननु यदि तिमिरं इयामरूपपरिकछितकछेवरं स्थात् तदावदयं स्वप्रतिभासे आछोकमपे-क्षेत, कुवलयकोकिलतमालादिकुष्णवस्तूनामालोकापेक्षवीक्षणत्वादिति चेत्। तद् नाऽकलङ्कम्, उल्लादीनामालोकमन्तरेणापि तत्प्रतिभासात्। अथास्मदादिप्रतिभासमपेश्यैतदुच्यते । तद्पि न पेशलम् , यतो यद्यपि कुवलयादिकमालोकमन्तरेणालोकयितुं न शक्यतेऽस्पदादिभिः, तथापि तिमिरमाळोकयिष्यते, विचित्रत्वाद् भावानाम् , इतरथा पीतावदाता-दयोऽपि तपनीयमुक्ताफलप्रमुखा नालोकनिरपेक्षवीक्षणा इति प्रदीप-चन्द्रादयोऽपि प्रकाशान्तरमपेक्षेरन् । इति सिद्धं तमो रूपवत् । तथा तमो रूपवत्, कार्ण्यवत्त्वेन प्रतीयमानत्वात्, कुवलयवत्, इसतोऽपितत्र रूपवत्त्वसिद्धिः, न खल्वरूपं कुम्भाभावादि कृष्णाद्याकारेण कदाचित प्रतीयमानमाळोकितम्, इति रूपवन्वसिद्धौ च सिद्धं स्पर्भवन्वम्। तथा च तामसपरमाणूनां कार्यद्रव्यारम्भप्रतिषेधोपन्यस्तमस्पर्भवन्त्वं स्वरूपासिद्धम्, परस्य तामसपरमाणूनामप्रसिद्धेराश्रयासिद्धं चेति स्थितम्॥

द्रव्यगुणकर्मातिरिक्तकार्यत्वमिष न हेतुः, द्रव्यातिरिक्तकार्यत्वस्य तसिन्नसिद्धत्वेनैकदेशासिद्धतापत्तः । तत्त्रसिद्धिहि तस्याभावरूपतया, अन्यतो वा कुतोऽप्यभिधीयते ?। नाद्यः पक्षः, परस्परान्त्रयप्रसङ्गात्— अभावरूपतासिद्धौ हि तस्य द्रव्यातिरिक्तकार्यत्वासिद्धः, ततोऽपि सेति । अन्यहेतुतस्तत्सिद्धौ तु स एवास्तु, किमनेन सिद्धोपस्थायिना कृतकभक्तिभृत्येनेव कर्तव्यम् ?।।

आलोकिवरोधित्वमिष न साधीयः, न हि यो यद्विरोधी स तद्भावस्त्रभाव एव, वारिवैश्वानरयोः परस्पराभावमात्रतापत्तेः । अथ सहानवस्थानलक्षणो विरोधित्तिमिरस्याऽभावस्त्रभावतासिद्धौ साधनत्वे-नाभिप्रेतः, न वध्यघातकभावः, स च भावाभावयोरेव संभवी, न पुनर्द्वयोरिप भावयोः, तिद्दालोकानवकाशे सत्येव समुज्ज्ञम्भमाणस्या-न्धकारस्याऽभावरूपतेव श्रेयसी, कुम्भाभाववदिति चेत् । तद्पवित्रम्, अत्रापि वध्यघातकभावस्येव भावात्, घनतरितिमिरपूरिते पथि प्रसर्पता प्रदीपप्रभाषाग्भारेण तिमिरनिकुरम्बाडम्बरविडम्बनात् ॥

भावरूपताप्रसाधकप्रमाणाभावोऽप्यसिद्धः, तत्प्रसाधकानुमानस-द्भावात् , तथाहि–भावरूपं तमः, घनतरनिकरलहरिप्रमुखशब्दैर्व्यपदि-इयमानत्वात् , आलोकवत् । न चासिद्धिः साधनस्य, तथाहि–

"रह:संकेतस्थो घनतरतमःपुःखिपिहिते वृथोन्मेषं चक्षुर्मुहुरुपदधानः पिथ पिथ । खटत्कारादृत्पादिप निभृतसंप्राप्तरमणी-श्रमद्श्रास्यद्वाहुर्दमद्भिकयोत्तास्यति युवा ॥ १ ॥ पर्यस्तो दिवसस्तटीमयमटत्यस्ताचळस्यांश्रमान् संप्रसङ्कुरिताऽन्धकारनिकरैर्छन्बाऽळका द्यौरभृत् । पद्मन्तर्विश वेश्मनः प्रियसिख ! द्वारस्थळीतोरण-स्तम्भाळिन्वतवाहुविछि ! रुद्ती किं त्वं पथः पश्यिस श ॥२॥ तिमिरळहरीगुर्वीसुर्वी करोतु विकस्तरां हरतु नितरां निद्रासुद्रां क्षणाद् गुणिनां गणात्।

तद्पि तरणे ! तेज:पुः श्रियो न ममैष ते

किमपि तिरयन् ज्योतिश्चकं स्वजातिविराजितम् "।।३।। औपचारिक एवायं तत्र तद्वयपदेश इति चेत्। नैवम्, एतदभा-वरूपताप्रसिद्धिं विना घनतरादिन्यपदेशस्य भावरूपमुख्यार्थवाधावि-रहेण तस्यौपचारिकत्वाऽयोगात्; तथात्वेऽपि वा तस्य तमसो भाव-रूपतैव प्रसिध्यति, न खलु कुम्भाद्यभावस्तथाप्रकारोपचारगोचरचा-रितामास्तिन्तुते, तत्र सादृश्याद्युपचारकारणाभावात् । तथा नाभाव-रूपं तमः, प्रागभावाद्यस्वभावत्वाद्, व्योमवत् । न चायमपि हेतुर-सिद्धः, तथाहि-आलोकस्य प्रागभावः, प्रध्वंसाभावः, इतरेतराभावः, अत्यन्ताभावो वा तमो भवेत् ?। आद्ये, एकस्य, अनेकस्य वाऽयं तत् स्या-त् ?। न तावदेकस्थालोकस्य प्रागभावस्तमः, प्रदीपालोकेनेव प्रभाक-राळोकेनापि तस्य निवर्त्यमानत्वात् , यस्य हि यः प्रागभावः स तेनैव निवर्सते, यथा पटप्रागभावः पटेनैव । नाप्यनेकस्य, एकेन निवर्समा-नत्वात् , पटप्रागभाववदेव । न च वाच्यं प्रत्याह्योकं खखिनवर्तनीयस्य तमसो भेदात् प्रदीपादिना निवर्तितेऽपि तमोविशेषे पूषादिनिवर्तनीयं तमोऽन्तरं तदा तद्भावाद् न निवर्तते, इस्वेकेन निवर्समानत्वादिति हेतुर सिद्ध इति, प्रदीपादिनिवर्तिततमसि प्रदेशे दिनकरादिनिवर्तनीयस्य तमो-Sन्तरस्थोपलब्धिलक्षणप्राप्तस्थाऽनुपलब्धेः, संप्रतिपन्नवत्। यदि चेदं प्राग-भावस्वभावं स्थात् ,तदा प्रदीपप्रभाप्रबन्धप्रध्वंसेऽस्थोत्पत्तिर्न स्थात् ,अना-दित्वात् प्रागभावस्य। नाप्यालोकस्य प्रध्वंसाभावस्तमः,निवर्त्यमानत्वात्, तस्यैव प्रागभाववत् । नापीतरेतराभावः, तस्य प्रसृतेऽपि प्रचण्डे मार्त-ण्डीये तेजसि सद्भावेन तमिस्रायामिव वासरेऽपि तमःप्रतीतिप्रसङ्गात्। नाप्यालोकस्याऽत्यन्ताभावस्तमः, तस्य स्वकारणकलापोपनिपातकाले स- सुत्पद्यमानत्वात् । इति पक्षाऽष्टकेनाऽप्यघटमानत्वाद् नानुमानिक्यपि तमसोऽभावक्रपतास्त्रीकृतिः॥ एतत् सकलमपि प्रायेण च्लायायामपि समानिर्मितं यथासंभवं योज्यम् । विशेषतश्चैतद्द्रव्यताप्रसिद्धिः परि-पाटिप्राप्तस्याद्वादरल्लाकराद्वधारणीया । यत्पुनरवाचि—तमसि सञ्च-रतः पुंसः प्रतिवन्धः स्थादिस्यादि, तद्खिलमालोकेऽपि समानिर्मितं स एव प्रतिविधास्यति, इति किमतिप्रयल्लेन तत्रास्याकम् १ । इति सिद्धं तमस्लाये दृष्ये ॥ २१ ॥

मनःपर्यायं प्ररूपयन्ति-

संयमविशुद्धिनिबन्धनाद् विशिष्टावरणविच्छेदाज्जातं मनोद्रव्यपर्यायालम्बनं मनःपर्यायज्ञानम् ॥२२॥

विशिष्टचारित्रवशेन योऽसौ मनःपर्यायज्ञानावरणक्षयोपशमस्त-स्मादुङ्ग् मानुषक्षेत्रवर्तिसंज्ञिजीवगृहीतमनोद्रव्यपर्यायसाक्षात्कारि यज्ज्ञानं तन्मनःपर्यायज्ञानमित्यर्थः ॥ २२ ॥

सकलप्रत्यक्षं लक्ष्यन्ति-

सकलं तु सामग्रीविशेषतः समुङ्गतसमस्तावरणक्षयापेक्षं निखिलद्रव्यपर्यायसाक्षात्कारिखरूपं केवलज्ञानम्॥२३॥

सामग्री सम्यग्दर्शनादिलक्षणाऽन्तरङ्गा, बहिरङ्गा तु जिनकालि-कमतुष्यभवादिलक्षणा, ततः सामग्रीविशेषात् प्रकर्षप्राप्तसामग्रीतः स-सुद्भूतो यः समस्तावरणक्षयः सकल्यातिसंघातविधातस्तद्पेश्चं सकल्य-वस्तुप्रकाशस्त्रभावं केवलज्ञानं ज्ञातन्यम् ॥

यस्तु नैतदमंस्त मीमांसकः, मीमांसनीया तन्मनीषा, तथाहि— बाधकभावात्, साधकाभावाद् वा सकल्प्रत्यक्षप्रतिक्षेपः ख्याप्येतः।। आद्यपक्षे प्रत्यक्षम्, अप्रत्यक्षं वा वाधकमिनदध्याः १। प्रत्यक्षं चेत्।पार-मार्थिकम्, सांव्यवहारिकं वा १। पारमार्थिकमपि विकल्प्, सकलं वा १। विकल्प्राप्यविष्ठक्षणम्,मनःपर्यायरूपं वा १। नैतत्पश्चद्वयमिष क्षे-माय, द्वयस्याऽस्य क्रमेण रूपिद्रव्यमनोवर्गणागोचरत्वेन तद्वाधनविधा- वधीरत्वात्। सकलं चेत् , अहो ! शुचिविचारचातुरी, यत्केवल्पेंव केव-लप्रत्यक्षस्याऽस्याऽभावं विभावयतीति वक्षि, वन्ध्याऽपिप्रसूयतामिदानीं स्तनन्धयान्, वान्ध्येयोऽाप च विधत्तामुत्तंसान्। सांव्यवहारिकमप्यनि-न्द्रियोद्भवम्, इन्द्रियोद्भवं वा ?। न तावत् प्रथमम्, अस्य प्रातिभाति-रिक्तस्य स्वात्माविष्वग्भूतसुखादिमात्रगोचरत्वात् । प्रातिभं तु तद्वाधकं नानुभूयत एव । ऐन्द्रियं तु स्वकीयम्, परकीयं वा १। स्वकीयमपीदा-नीमत्र तद् बाधत, सर्वत्र सर्वदा वा ?। प्राचि पक्षे, पिष्टं पिनष्टि भवान्, तथा तद्भावस्याऽस्माभिरप्यभीष्टेः । द्वितीये तु, सर्वदे-शकालानाकलय्येदं तद्भावसुद्भावयेत्, इतरथा वा १। आकल्य्य चेत्, आकालं नन्दताद् भवान्, भैवलेव सकलकालकलामलापाशे-षदेशविशेषवेदिनि वेदनस्य तादृशः प्रसिद्धेः । अनाकल्प्य चेत्, कथं सकलदेशकालाऽनाकलने सर्वत्र सर्वदा वेदनं ताहग् नास्तीति प्रती-तिरुक्षसेत् ?। परकीयमपीदानीमत्र तद्भावं वाधेत, सर्वत्र सर्वेदा वेत्या-दिविकल्पजाळजजेरीभूतं न तद्वाधनधुरां धारयितुं धीरतां दधा-ति। कथं वा परगृहरहस्याभिज्ञो भवानेवमभूत् ? । ताद्रक्षप्रसञ्च-प्रतिक्षेपदक्षं प्रत्यक्षं प्रावर्तिष्ट ममेति तेन कथनाचेत् । यदि कथिते प्रत्ययः, तर्हि तादक्षाध्यक्षप्रतिश्चेपि प्रत्यक्षं नास्त्येव, इत्युत्तिम्भतहस्ता वयं व्याकुर्मेह इति किं न तथाऽनुमन्यसे ?। अथ न योष्माकीणः प्रमा-णप्रवीणः समुद्धापः। परकीयः कथमिति वाच्यम् ?, न खत्वयं स्वप्र-सक्षं त्वत्प्रसक्षं कर्तुं शक्तोति, वचसा तु यथाऽसौ कथयति, तथा वय-मिप। अथ तदुपद्शितेऽथें संवादात् तद्वचः प्रमाणम्। नन्वेवं प्रत्यक्षम्, अप्रसक्षं वा संवादकं स्यात् ? इसादिपूर्वोक्तावर्तनेनाऽनवस्थाविह्नर-इसन्ती कथं कर्तनीया ?। किञ्च, संविदामिन्द्रियागोचरत्वादैन्द्रि-यमध्यक्षं सकलप्रत्यक्षस्य विधौ प्रतिषेधे वा मूकमेव वराकम् । न च त्वन्मतेनाभावः प्रत्यक्षेण प्रेक्ष्यते, तथात्वे हि किमिदानीमपहृतसर्व-स्वेन तपस्विनाऽभावप्रमाणेन कर्तव्यम् ?। तन्न प्रसक्षं तद्वाधविधान- संविधानोद्धरम् । अप्रत्यक्षमपि प्रत्यक्षाभावमात्रम्, अपरप्रमाण-रूपं वा प्रणिगद्येत ?। आद्यं चेत्, तर्हि निद्राणद्शायामम्भस्तम्भ-कुम्भाभोरुहाम्भोधरादिगोचरप्रत्यक्षाभावात् तेषामभावो भवेत् । द्वि-तीयं चेत्, भावस्त्रभावम्, अभावस्त्रभावं वा ?। भावस्त्रभावमप्य-नुमानं, शाब्दम्, अर्थापितः, उपमानं वा ?। अनुमानं चेत्, कस्तत्र धर्मी ?-सकलप्रसक्षम्, पुरुषो वा कश्चित् ?। सकलप्रसक्षं चेत्, तत्रो-पादीयमानः समस्तो हेतुराश्रयासिद्धतामाश्रयेत्, भवतस्त्रस्थाऽप्रसिद्धेः। पुरुषोऽपि सर्वज्ञः, तदन्यो वा धर्मी वर्ण्यत ?। सर्वज्ञश्चेत्, किं सर्वज्ञ-त्वेन निर्णीतः, पराभ्युपगतो वा ?। निर्णीतश्चेत्, कथं तत्र तादृक्षप्र-त्यक्षप्रतिक्षेपः प्रेक्षाकारिणः कर्तुमुचितः ?, तन्निर्णायकप्रमाणेनैव तद्वा-धनात् । अथ सर्वज्ञत्वेन परैरभ्युपगतः पुमान् वर्धमानादिर्धर्मी, तर्हि किं तत्र साध्यम्-नास्तित्वम्,असर्ववित्त्वं वा?। न तावद् नास्तित्वम्, तथाविधपुरुषमात्रसत्तायामुभयोरविवादात्, तथाव्यवहारपारमार्थि-कापारमार्थिकत्व एव विप्रतिपत्तेः । असर्विवित्त्वं चेत्, कस्तत्र हेतु:-उपलिधः, अनुपलिध्वा ? । उपलिध्येत्, अविरुद्धोपलिधः, विरुद्धोपछिव्धर्वा ?। अविरुद्धोपछिव्धस्तावद् व्यभिचारिणी, निस-त्वनिषेधाभिधीयमानप्रमेयत्ववत् । विरुद्धोपछव्धिस्तु किं साक्षाद् विरुद्धोपल्डियः, विरुद्धव्याप्तोपल्डियः, विरुद्धकार्योपल्डियः, विरु-द्धकारणोपछिव्धः, विरुद्धसहचराद्यपछिव्धर्वा स्यात् ?। नाद्या, सर्व-**ज्ञ**त्वेन साक्षाद विरुद्धस्य किश्विज्ज्ञत्वस्य तत्र प्रसाधकप्रमाणाभा-वात् । नामेतनविकल्पचतुष्टयमपि घटामटाट्यते, प्रतिषेध्यस्य हि सर्ववित्त्वस्य विरुद्धं किश्विज्ज्ञत्वम्, तस्य च व्याप्यं कतिपयार्थसाक्षा-त्कारित्वम्, कार्ये कतिपयार्थप्रज्ञापकत्वम्, कारणमावरणक्षयोपश्चमः, सहचरादि रागद्वेषादिकम्; न च विवादापेदाने पुंसि तेषामन्यतम-स्यापि प्रसाधकं किञ्चित् प्रमाणं तवाऽस्ति, यतस्तदुपलन्धीनां सिद्धिः स्यात् । वक्तृत्वरूपाविरुद्धकार्योपलिधरस्येव तित्रपेधे साधनं साधिष्ठ-मिति चेत्। नतु कीद्या वक्तृत्वमत्र विवक्षाञ्चके, यत्सर्ववित्त्ववि-

रुद्धस्य कार्य स्यातृ?-प्रमाणविरुद्धार्थवक्तृत्वम् , तद्विरुद्धार्थवक्तृत्वम् , वक्तुत्वमात्रं वा । आद्यभिदायाम्, असिद्धं साधनम्, वर्धमानादौ भगवति तथाभूतार्थवक्तृत्वाभावात् । द्वितीयभिदि तु, नेयं विरुद्ध-कार्योपळिच्यः, किन्तु कार्योपळिच्यरेव तद्विधिसाधनी, घूमध्वजसिद्धि-निबन्धनोपन्यस्तधूमोपछिब्धवत्, तथा च विरुद्धो हेतुः । तृतीयभेदे त्वनेकान्तः, वक्तृत्वमात्रे सर्ववित्त्वकार्यत्वस्याविरोधात् । अनुपछिध-रिप विरुद्धानुपल्रियः, अविरुद्धानुपल्रियर्वा १। विरुद्धानुपल्रियस्ता-वद विधिसिद्धावेव साधीयस्तां द्धाति, अनेकान्तात्मकं वस्तु, एकान्त-स्वरूपानुपळच्येः, इत्यादिवत्। अविरुद्धानुपळव्यिरपि स्वभावानुपळव्यिः, व्यापकानुपल्रविधः, कार्यानुपल्रविधः, कारणानुपल्रविधः, सहचराद्यनु-पछिबिधर्वाऽभिधीयेत ?। स्वभावानुपछिबधरिम सामान्येन, उपछिबध-**छक्षणप्राप्तत्विविशेषणा वा व्याक्रियेत** ? । पौरस्त्या तावत् , निशाचरा-दिना व्यभिचारिणी । द्वितीया पुनरसिद्धा, स्वीवेत्त्वस्य स्वभाव-विप्रकृष्टत्वात् । व्यापकानुपल्लिधप्रभृतयोऽपि विकल्पा अल्पीयांसः, यतः सर्ववित्त्वस्य व्यापकं सकलार्थसाक्षात्कारित्वम्, कार्यमतीन्द्रि-यवस्तुपदेशः, कारणमखिलावरणविलयः, सहचरादि श्रायिकचारि-त्रादिकम्; न च तत्र तद्नुपलब्धीनां सिद्धौ साधनं कि चित् तेऽस्ति. . इत्यसिद्धा एवाऽमृ: । अथ सर्वज्ञादन्यः कश्चिद् धर्मी, तर्हि तस्याऽसर्व-वित्त्वे साध्ये सिद्धसाध्यता । तद् नानुमानं तद्वाधकम् ॥ नापि शा-ब्दम्, यतस्तद्पौरुषेयम्, पौरुषेयं वा स्यात् ?। न तावद्पौरुषेयम् अपौरुषेयत्वस्य वचस्सु संभवाभावात्। पौरुषेयमपि केवलालोकाक-**ळितपुरुषप्रणीतम्** , तदितरपुरुषप्रणीतं वा ? । आद्यं कथं वाधकम् ?. विरोधात् । द्वितीये त्वसौ पुरुषः केवलालोकविकलाः सकलाः पुरुषप-र्षदः प्रेक्षते, नवा ?। प्राच्यपक्षे, कथं तत्प्रतिषेधः ?, तस्यैव तदाकछि-तत्वात् । द्वितीयेऽपि कथन्तरां, तत्प्रणीतशब्दस्य पांशुळपादकोपदिष्ट-शब्दस्येव प्रमाणत्वासंभवात् ॥ नाष्यर्थापत्तिस्तद्वाधिका, तद्भावमन्त-रेणानुपपद्यमानस्य प्रमाणपद्कनिष्टङ्कितस्यार्थस्य कस्यचिद्सत्त्वात् ।

नाष्युपमानम्, तस्य सादृश्यमात्रगोचरत्वात्। तत्र भावरूपं प्रमाणं तद्वाधबद्धकश्चम् ॥ नाष्यभावरूपम्, तस्य सत्तापरामिशिप्रमाणपञ्चका-प्रवृत्ती सत्यां भावात्, न चासो समस्ति, विवादार्ग्यं हस्याचन् प्रत्यक्षम्, प्रमेयत्वात्, पटवत्, इति तद्गाह्कः नुमानस्य व्याप्तः । नत्र वाधकभावात् सकळप्रत्यक्षाऽभावः । नापि साधकामावात्, अनुमानस्यैव तत्साधकस्येदानीमेव निवेदनात्। इति सिद्धं करतळकळितनिस्तुळस्थूळमुक्ताफळायमानाकळितसकळवस्तुविस्तारं केवळनामधेयं संवेदनम्। इति सिद्धभेवं केवळज्ञानम् ॥ २३॥

किन्तु कतरं पूरुषमेतदास्पदीकरोतीत्यत्राहुः-

#### तद्वानईन् निदोषत्वात् ॥ २४ ॥

तत्केवलं नित्यमस्यास्तीति नित्ययोगे मतुप्, निष्कान्तो दोषेऽयो रागद्वेषाऽज्ञानलक्षणेभ्यो निर्दोषस्तद्भावस्तत्त्वं तस्मात् । प्रयोगः—अर्हन् सर्वज्ञः, निर्दोषत्वात् , यस्तु नैवं स नैवं यथा रथ्यापुरुषः, तथा चार्हन्, तस्मात् सर्वज्ञ इति ॥ २४॥

निर्दोपत्वमस्य प्रसाधयन्ति-

## निर्दोषोऽसौ प्रमाणाऽविरोधिवाक्त्वात् ॥ २५ ॥

प्रयोगः -अर्हन् निर्दोषः, प्रमाणाविरोधिवाक्त्वात्, यस्तु न नि-दोषः स न तथा यथा रथ्यापुरुषः, प्रमाणाविरोधिवाक् चार्हन्, ततो निर्दोष इति ॥ २५ ॥

प्रमाणाविरोधिवाक्त्वमेवाऽईतः प्रसाधयन्ति— तिदृष्टस्य प्रमाणेनाऽबाध्यमानत्वात् तद्वाचस्ते-नाविरोधसिद्धिः ॥ २६ ॥

तस्याऽहेत इष्टस्य प्रांत गद्यतया संमतस्याऽनेकान्ततत्त्वस्य, तद्वा-च इत्यहेद्वाचः । अहेन् सर्वत्र प्रमाणाविरोधिवाक्, तत्र प्रमाणावाध्य-मानाभिमततत्त्वत्वात्, यस्याऽभिमतं तत्त्वं यत्र प्रमाणेन न बाध्यते, सतत्र प्रमाणाविरोधिवाग्, यथा रोगादौ भिषम्बरः, न बाध्यते च प्रमाणेनाऽईतोऽभिमतमनेकान्तादितत्त्वम्, तस्मात् तत्राऽसौ प्रमाणा-विरोधिवाक्, इति सिद्धमईन्नेव सर्वज्ञ इति ॥

त्रिभुवनभवनान्तर्वर्तमानाऽन्तरितानन्तरितपदार्थप्रथा त्वत्तीर्थनाथवृत्तिनं भवति, यतो भूभूषरप्रमृतिपदार्थप्रवन्धविधान-द्वारा प्रमथपतेरेवेयमुपपद्यते, यदेतदनुमानमत्र प्ररूप्यते न्यायतास्प-र्याववोधप्रधानमनोवृत्तिविद्वद्वृत्देन-विवादपदभूतं भूभूभरादि, बुद्धि-मद्विधेयम्, यतो निमित्ताधीनात्मलाभम्, यद् निमित्ताधीनात्मलाभं तद् बुद्धिमद्विधेयम्, यथा मन्दिरम्, तथा पुनरेतत्, तेन तथा । न तावद् निमित्ताधीनात्मलाभत्वं वादिनः, प्रतिवादिनो वाऽप्रतीतम्, यतो भूभूघराद्रशत्मीयात्मीयनिमित्तत्रातिनर्वर्तनीयता भुवनभाविभव-भृत्यतीतैव । नाऽपि दोलायमानवेदनिमित्तम्, मतिमन्निर्वर्तनीये-तराम्बरादिपदार्थतोऽत्यन्तव्यावृत्तत्वेन । नापि विरुद्धतावरोधदुर्घरम् . अम्बरादितोऽत्यन्तन्यावृत्तत्वेनैव । नाऽपि तुरीयन्याप्याभताप्रति-बद्धम् , इन्द्रियवेदनेन, अनुमाननाम्ना, राद्धान्ताऽभिधानेन वा माने-नाऽवाधिताऽभिश्रेतधर्मधर्म्यनन्तरप्रतिपादितत्वेन । नापि प्रत्यनुमा-नापमानतानिबन्धनम् , एतत्परिपन्थिधर्मोपपादनप्रस्रलानुमानाभावेन। नतु भवतीदं तावदनुमानं परिपन्थिधमोपपादनप्रसल्लम्, यथा-भूताऽधिभूः, भूभूषरादिविधाता न भवति, वपुर्वन्ध्यत्वेन, निर्वृता-त्मवत् । तदनवदातम्, यतोऽत्र त्रिनेत्ररूपो धर्मी धीधनेन प्रति-पन्नः, अप्रतिपन्नो वा प्ररूपितः ? । न ताबद्प्रतिपन्नः, यदेवमा-धारद्वाराऽप्रतीतत्वोपद्रवो वपुर्वन्ध्यताव्याप्योपीनपातीभवन् न नि-रोद्धं तीर्यते । यदि पुनः प्रतिपन्नोऽयं धर्मी, तदा येन मानेन प्रतिपत्तिर्भन्मथप्रत्यर्थिनोऽभिवीयते, तेन तत्त्वादिविधानव्युत्पन्नमते-रेवेयमिति तत्रोपादीयमाना वपुर्वन्ध्यता वाधितवस्मैव, इति न नाम प्रवर्तितुं पर्याप्नोति । तदेवं निमित्ताधीनात्मछामतान्याप्यमयन्तपृत-रूपं पर्वतादेधीमद्धेतुताप्रतिपादनाऽवदातमेवेति ॥

तत्राभिधीयते-यदिदं तावद् निमित्ताधीनात्मलाभत्वं व्याप्यमा-

लिपतं तद् द्रव्यद्वारा, पर्यायद्वारा वा ? इति भेदोभयी । यदा-द्यः पन्थाः प्रथ्यते, तदानीमप्रतीतिर्नामन्याप्योपतापः, यतो द्रन्यरू-पतया पृथ्वीपर्वतादेनित्यत्वमेव प्रतिवादिनाऽभ्युपेयते । ननु भूभूष-राद्यमुत्पादवत्, अवयवित्वेन, यदेवं तदेवं यथेन्दीवरम्, अवयविरूपं पुनरिदम्, तदुत्पाद्वदेव, इसनुमानेन तन्निस्तता निर्मूछोनमूछितैवेति। नैतद्धीमद्वृत्तिविधानप्रधानम्, यतो मूभूधरादेरवयवित्वमवयवार-भ्यत्वेन, यद्वाऽत्रयवत्रातवर्तमानतया मन्यते ?। न प्रथमविधा विबु-धाऽवधानधाम, यतो न नामैतत्पृश्वीपृथ्वीधरप्रभृतिद्रव्यमभूतपूर्वम-वयववृन्देन निर्वितितिमिति प्रतिवादिनः प्रतीतिर्विद्यते । यदि पुनरव-यववृत्तिभेदोऽभिधीयते, तदानीमवयवत्वेन दोलायमानताऽत्र, यंतो 'अवयवोऽयमवयवोऽयम्' इतीत्थं बुद्धिवेद्यमवयवत्वमवयवितानवृत्ति भवति, न पुनरुत्पाद्पराधीनम् ,नित्यत्वेन । ननु नार्थोऽनेन दुर्भेदप्रब-न्धप्रतिपाद्नेन, प्रतीतोऽयमवयवी तावद्वादिविततेरविवादेन पद्मप-त्रपात्रदात्रादिरिति न नाम न प्रतीतः, अपि त्वात्माऽपि तथा नियमेन प्रतीतो वर्तते, न पुनरुत्पादवानित्यतुमेयतत्तुल्यतद्विरुद्धवृत्तितोपद्रवः। यदि त पर्यायद्वारा निमित्ताधीनात्मलाभत्वं भूभूधरादेरभिधीयते, तदा नरामरादिपर्यायद्वारोत्पद्यमानात्मनोऽपि बुद्धिमदुत्पाद्यत्वमा-पद्यते । ननु नरामरागुत्पादनप्रखलधर्माधर्मोत्पाद्यानुभवायतनभूता तथाविधा तनुरेवोत्पद्यते, न पुनरात्मा छवमात्रतोऽपि, अनादिनिधन-त्वेन । यदि पुनरात्माऽप्युत्पत्तिविपत्तिधर्मा भवति, तदानीं भूतमात्र-तत्त्ववादिमतापत्तिः, आत्मनः पूर्वोत्तरभवानुयायिनोऽभेदिनोऽनभ्युपेत-त्वेनेति। तद् न बन्धुरम्, यतो यद्यात्मनोऽभिन्नरूपतैवाऽऽवेद्यते, तदा-Sन्यतरनरामरादिभववरर्येवाSयमपरिमेयात्मीयानुभवनीयतत्तद्भवपर्या-यप्रवन्धानुभवनेन द्वितीयाद्भिवानुभववान् न भवितुमुपपद्यते, वेद्यते त्वनेनेयं भवपर्यायपरम्पराः; इति तद्रुपतयाऽयमुत्पत्तिमानिति नियम्य-ते । नाष्येवं भूतमात्रतत्त्ववादितापात्तः, आत्मनो द्रव्यरूपतया नित्य-वाभ्युपायेन पूर्वोत्तरभवप्रतीवितः । तन्मवेन तु न नाम द्रव्यतया

निसं वेदनं वर्तते, यतो भूतधर्मतयाऽनेन प्रतिपादितमेतत्, तथैत-द्नुमानधर्मीन्द्रियोद्भुतबाधनाऽर्धतो बाध्यते, रूपं ध्वनिरिप नयनो-त्थप्रथाप्रत्येयमित्यादिवत्, यतोऽत्र दोलायमानविधानतत्परनरच्या-पारः पृथ्वीपृथ्वीधराभ्रतरुपुरन्दरधनुरादिभीवत्रातो धर्मी प्ररूपितः, तत्र त्वभ्रतक्विद्युदादेरिदानीमप्युत्पद्यमानतया वेद्यमानतनोविधाता नोपलभ्यते । नतु भवत्येव बाधेयं यद्यतिद्विधानावधानप्रधानः प्रमान निन्द्रियप्रभवप्रभावालम्बनीभूतोऽभ्युपेतो भवति, यावताऽतीन्द्रियोऽय-म्, इति नायमुपद्रवः प्रभवति । तदन्भिधानीयम्, यतो व्याप्तिप्र-, तिपादनप्रत्यं मानमत्रेन्द्रियद्वारोद्धतं वेदनं तवाभिमतम्, धूमानुमा-नवत्, ध्रमानुमीनेनापि न पारावारोद्भवौदर्यतनूनपात्तदितरतनूनपातु-स्यत्वेन व्याप्तिः प्रतीता, इतीन्द्रियोद्भववेदनवेद्यभावालम्बनेनैवाडने-नाऽनुमानेन भवितव्यम्, अन्यथा तु तेन व्याप्तिप्रतीतिर्दुरुपपादैव, ततोऽपि तत्र व्याप्यनालम्बनीभूतेन तेन बुद्धिमन्निमित्तेनाऽनुमेयता-Sपि नाद्रियते । तथात्वेन प्रतिपादितं त्वेतद्त्रेन्द्रियबोधावबोध्यतया नियमेनाभ्युपेतन्यम् । यदि तु तथाभ्युपेयते, तदा नैतद् निमित्तं तरुविद्युद्दिरुपळभ्यते, ततोऽनेन वेद्नेनाऽत्र बाधो भवसेव । नतु भूमातुमानप्रयाय्यतनूनपातोऽप्येवमनेन वेद्नेन बाधो भवति, यतो न तत्राऽपि विधीयमानानुमानेन प्रमात्रा तनूनपादिन्द्रियवेदनेन वेद्यते । तदमनोरमम्, यतोऽत्रानुमातुर्व्यवधिविद्यते, व्यवधि-मान् पुनः पदार्थो नेन्द्रियालम्बनीभवति, इति तद्नालम्बनीभूतः पर्व-ततनूनपाद् न तेन बाधितुं पार्यते । यदा पुनः प्रमाता तत्र प्रवृत्तो भवति, तदानीमव्यवधानवानयं तनूनपात् तेनोपलभ्यते । तरुविद्यु-इताश्रादिबुद्धिमित्रिमित्तं तु तत्र प्रवर्तमानेनाऽपि नितरामवधानवता-Sपि नोपलभ्यते । ततो भवति तत्रेन्द्रियोद्भवबोधवाधेति । ततोऽपि तथाविधधर्म्यनन्तरनिमित्ताधीनात्मलाभत्वरूपव्याप्यप्रतिपादनेन त्व-न्मतेन तुरीयव्याप्याभत्वोपनिपातः, मन्मतेन त्वन्तर्व्याप्रेरभावेनानि-

<sup>्</sup>र १ धूमानुमितेरपि इत्यपि पाठः ।

यतप्रतिपत्तिनिमित्तताऽत्र व्याप्यपराभूतिः। तथेदं निमित्ताधीनात्म-लाभत्वं यदि तन्मात्रमेव व्याप्यत्वेन प्रतिपाद्यते, तदा नाभिप्रेतपदार्थ-प्रतीतिनिर्वर्तनपर्याप्तमनुपलन्धपूर्वोत्पत्तिन्यापारेन्द्रमुर्घो मर्लपूर्वत्वप्रती-त्यर्थोपात्तमृन्मयत्ववत्। न नाम निपेन्द्रमूर्श्नो मृन्मयत्वमि भिद्यते। ननु यद्यपि मृन्मयत्वं तुल्यभेवोभयत्रापि, तथापि नेन्द्रमूर्घाऽन्यो मानवपूर्व-त्वेन प्रतीतो विद्यते, ततो विवादपदापत्रोऽप्ययं तत्तुल्यत्वेन न मर्त्यनि-र्वर्ट्यो भवति । तद् नावदातम्, यतोऽत्रापि न भूभूधरभुवनादिप्राय: पदार्थोऽन्यो बुद्धिमित्रिमित्तोपेतः परिभावितो वर्तते । ततो विवादपद्धति-प्रतिबद्धोऽप्ययं न तथा भिवतुं लभते । ननु निपादिर्विद्यते बुद्धिम-न्निमित्तोपेतः परिभावितः, अतो विवादापन्नोऽपि तथाऽनुमातुमनु-रूपः । तदवद्यम्, यतोऽन्यत्रापि निपादिरेव मानवनिर्वर्शो विभा-वितो विद्यते, ततः पुरन्दरमूर्फ्नांऽपि तन्निर्वर्तेन नितरां भवितव्यम् । ननु नरनिर्मितनिपादितः पुरन्दरमूर्घो वैरूप्यमुपलभ्यते, ततो न तत्र मर्त्यनिर्वर्द्यतानुमानमुपपत्रम्। यद्येवम्, तदानीमेतद् वैरूप्यं निपा-दितो भूभूघरभुवनादेरिप परिभाव्यते, यतो निपादिनाऽनुपलब्ध-बुद्धिमद्यापारात्मनाऽप्युपछन्धेन नियमतो निर्विततोऽयं मतिमतेति बुद्धिरुत्पाद्यते, न पुनर्भुवनादिना । ततो न निमित्ताधीनात्मलाभत्व-मात्रं बुद्धिमद्धेतुत्वप्रतीतिविधानवन्धुरम् । यदा तु धरित्रीधरित्रीधर-त्रिभुवनादिविधानं न प्रतीतम्, तदानीं त्रिनयनो भुवनभवनान्त-भीविभावत्रातप्रद्योतनप्रवलवेद्नप्रदीपवान्, इति निर्धनदानमनोरथ-प्रथेवेयमिति ॥

त्यादिवचनद्वयेन स्यादिकवचनत्रयेण वर्णेस्तु । त्रिभिरिषकैर्दशभिरयं व्यधायि शिवसिद्धिविध्वंसः ॥१॥२६॥ (ति, ते। सि, टा, डस् । तथदधन । पवभम । यरख्व ।) केविछनः कवछाहारवस्त्वे सर्वविस्त्वं विरुध्यत इतीष्टवतो नम्नाटान् विघटयितुमाहुः—

न च कवलाहारवत्त्वेन तस्याऽसर्वज्ञत्वम्, कवलाहा-

### रसर्वज्ञलयोरविरोघात्॥ २७॥

तथाहि-अनयोः साक्षात्, परम्परया वा विरोधमभिद्धीरक्रही-काः ?। तत्र यदि साक्षात्पक्षोपक्षेपदीक्षा दक्षा विवक्षेयुः क्षपणकाः, तत् क्षूणम्, न हि सति सार्वज्ञ्ये केवली कवलान् न प्राप्नोति, प्राप्ता-निप नाऽऽहर्तुं शकोति, शक्तोऽपि वा विमलकेवलाऽऽलोकपलायनश-ह्रया नाहरतीत्यस्ति संभवः, अन्तरायकेवळावरणकर्मणोः समुळका-षङ्कषणात् । अथ परम्पराकल्पकल्पनास्वल्पतल्पगा जल्पेयुः, तद्-प्यल्पीयः, यतः किमेवं सति कवलाहारस्य व्यापकम्, कारणम्, कार्यम्, सहचरादि वा सार्वज्ञयेन विरोधमधिवसेत् ?, अशेषमि चैतत् परस्परपरिहारेण, सहानवस्थानेन वा विरुध्येत ?। प्राची-नेन चेत. तदानीं तावकज्ञानेनाऽपि साकं कवलाहारव्यापकादेः परस्परपरिहारस्वरूपविरोधसद्भावाद् भवतोऽपि कवलाहाराभावः स्यात्, इत्यहो ! पुरुषकारः, यत् स्वस्यैव प्रभवितासि । द्वितीयेन तु न तावद् व्यापकं व्याहन्यते, कवलाहारस्य हि व्यापकं शक्तिविशेष-वज्ञादुदरकन्दराकोणे क्षेपः, स च सति सार्वज्ञ्ये सुतरां संभाव्यते, वीर्यान्तरायकर्मनिर्मूळोन्मूळनात् , तत्र तत्क्षेपहेतोः शक्तिविशेषस्य संभवात् । कारणमि वाह्यम्, आभ्यन्तरं वा विरोधमिधरोहेत् ?। बाह्यमि कवलनीयं वस्तु, तदुपहारहेतुपात्रादिकम्, औदारिकशरीरं वा ?। न प्रथमम्, यतो यदि सर्ववेदिसंवेदनं कवलनीयपुद्गलैविरोध-धुरां धारयेत्, तदानीमस्मदादिसंवेदनमपि तथा स्थातः, न खळु तरुणतरतरणिकिरणनिकरेणाऽन्धकारनिकुरुम्बं विरुद्धं प्रदीपालोके-नाऽपि न तथा भवति, तथा च करतलतुलिताहारगोचरज्ञानोत्पादे-ऽस्मदादीनामपि तदभावो भवेत्, इसहो! किमपि नूतनतत्त्वालोककौ-शलम्, यदात्मन्यपि नाहारापेक्षा, अस्मदादौ तयोर्विरोधावबोध एव हि तत्र तत्प्रतिपत्तावुपायः,तस्याऽस्मदादीनामगोचरत्वात्, यथाऽस्मदादौ ज्ञानतारतम्यावबोधस्तस्य निःशेषविषयत्वस्य प्रतिपत्ताविति । पात्रादि-पक्षोऽपि नाऽक्षूणः, भगवतामईतां पाणिपात्रस्वात्। इतरेषामपि केविछनां स्वरूपमात्रेण तत् तद्विरोधदुर्धरं स्यात्, ममकारकारणतया वा ?। तत्रा-दिमः समनन्तरपक्षप्रहारेणैवोपक्षीणः। द्वितीयोऽपिनास्ति, निर्मोहत्वेन तेषां तत्र ममकारविरहात्। न च पात्रादिभावे भवितव्यमेवानेनेत्यवदय-म्भावोऽस्ति, शरीरभावेऽपि तद्भावप्रसङ्गात्, इतरजनेषूभयभावेऽपि तइर्शनात् । औदारिकशरीरमपि न तेन विरोधमध्यूषिवत्, केवलोत्प-त्तिसमनन्तरमेव तद्भावापत्तः । आभ्यन्तरमपि तत्कारणं शरीरमः कर्म वा ?। न तावत् प्रथमं विरुध्यते, भुक्तिहेतोस्तैजसशरीरस्य सार्वज्ञेन सार्ध त्वयापि सत्त्वस्वीकारात् । कर्मापि घाति, अघाति वा ?। घात्यि मोहरूपम्, इतरद् वा ?। इतरद्पि ज्ञानदर्शनावरणे, अन्त-रायो वा ?। नाद्यः, तयोक्ञीनद्शीनावरणमात्रचरितार्थत्वेन तत्कारण-रवानुपपत्तेः, । नापि द्वितीयः, अन्तरायिवलयस्यैव तत्कारणत्वात् , तस्य च साकल्येन केविलिनस्त्वयापि स्वीकारान् । मोहोऽपि बुभुक्षालक्ष्ण-स्तत्कारणम्, सामान्येन वा ?। प्रथमप्रकारे सर्वत्रापीयं तत्कारणम्, अ-सादादावेव वा ?। प्राच्यः प्रमाणमुद्रादरिद्रः । अथ या चेतनिक्रया सेच्छाप्विकैव, यथा संप्रतिपन्ना, तथा च सुजिकिया, इसस्ति प्रमा-णम्, तथाहि-प्रथमं प्रमाता प्रमिणोति, तत इच्छति, अनन्तरं यतते, ततोऽपि करोतीति । नैवम्, सुप्तमत्तमूर्छितादिकियाभिर्व्यभिचारात्, स्ववश्चेतनिक्रयेति सविशेषणहेतूपादानेऽपि केविलगतगतिस्थितिनि-षद्यादिकियाभिर्व्यभिचारात्। द्वितीये तु सिद्धसाध्याः स्मः, केविलिन वेदनीयादिकारणिकाया भुक्तेः सिद्धत्वात् । न सामान्येनाऽपि मोह-स्तत्कारणम्, एवं हि गतिस्थितिनिषद्यादीनामपि स एव कारणं स्थात . तथा च केविछिनि मोहाभावात् तासामप्यभावो भवेदिति कुतस्तीर्थ-प्रवृत्तिः स्यात् ? । अथ गत्यादिकर्मैव तत्कारणम्, न मोहः तर्हि वेदनीयादिकभैव कवलाहारकारणम्, न मोह इत्यपि प्रतिपद्यताम् । अथाघातिकर्भ तत्कारणम्, किमाहारपर्याप्तः, नामकर्मभेदः; वेद-नीयं वा ?। न द्वयमण्येतत् प्रत्येकं तथा युक्तम्, तथाविधाहारपर्याप्ति-नामकर्मीद्ये वेदनीयोद्यप्रबलप्रज्वलदौद्येज्वलनोपत्त्यमानो हि पुन मानाहारमाहारयति; एवं च समुदितं पुनरेतद् भवति तत्कारणम्, किन्तु न सार्वज्ञ्येन विरुध्यते, सर्वज्ञे त्वयाऽपि तदुपगमात्। अथ मोहसहकृतं तत् तत्कारणम्। तदसङ्गतम्, गत्यादिकर्मणामिवाऽस्यापि मोहसाहायकरहितस्यैव तत्र तत्कारित्वाविरोधात्। अथाशुभप्रकृतय-एवैतस्य साहायकमपेक्षन्ते, नान्या गत्यादयः, अग्रभप्रकृतिश्चेयम-सातवेदनीयरूपेति चेत् । तत्किमियं परिभाषा ?। अस्मदादौ तथादर्शनादेवं कल्प्यत इति चेत्। ननु शुभप्रकृतयोऽप्यस्मदादौ मोहसहकृता एव स्वकार्यकारणकौशलमवलम्बमाना विलोकयाञ्च-किरे, ततस्ता अपि तथा स्युः, ततो नैतद्द्वयस्य मोहापेक्षस्य वत्कारः णत्वम् , किन्तु स्वतन्त्रस्य, तच केविलन्यविकलमस्येव । तन्न कारणं केविटित्वेन विरुध्यते। कार्ये तु यदि विरुद्धम्, तदा तत्तत्र मोत्पादि। अविकलकारणस्तु तत्रोत्पद्यमानः कवलाहारोऽनिवार्य एव । किञ्च, किं नामाहीरकार्यं सार्वेद्येन व्याहन्यते-रसनेन्द्रियोद्भवं मतिज्ञानम् , ध्यान-विन्नः, परोपकारकरणान्तरायः, विसृचिकादिव्याधिः, ईर्यापथः, पुरी-षादिजुगुप्सितं कर्म, धातूपचयादिना रिरंसा, निद्रा वा ?। नाद्यः पक्षः; तावन्मात्रेण रसनेन्द्रियज्ञानासम्भवात् , अन्यथाऽमरनिकरनि-रन्तरनिर्मुक्तकुसुमपरिमछादिसंबन्धाद् घाणेन्द्रियज्ञानमपि भवेत् । न द्वितीयः, केविलनः शैलेशीप्रारम्भात् प्राग् ध्यानानभ्युपगमात्, तत्र च कवलाहारास्त्रीकारात्, तद्ध्यानस्य च शाश्वतत्वात्, अन्यथा गच्छ-तोऽपि कथं नैतद्विन्नः स्यात् ?। न तृतीयः, तृयीययाममुहूर्तमात्र एव भगवतां भुक्तेः, शेषमशेषकालमुपकारावसराद् । न चतुर्थः, परिज्ञाय हितमिताहाराभ्यवहारात् । न पञ्चमः, गमनादिनाऽपीर्यापथप्रस-ङ्गात् । न षष्टः, यतस्तस्मिन् क्रियमाणे तस्यैव जुगुप्सा संपद्येत, अ-न्येषां वा ?। न तावत् तस्यैव भगवतः, निर्मोहत्वेन जुगुप्साया-असम्भवात् । अथाऽन्येषाम् , तत् किं मनुजदनुजामरेन्द्रतद्रमणीसह-स्नसङ्कुलायां सभायामनञ्जके भगवत्यासीने सा तेषां न संजायते ?।

१ तत्कार्यामेखपि पाठान्तरम् । २ तेनेखपि पाठान्तरम् ।

अथ भगवतः सातिशयत्वाद् न तन्नाग्न्यं तेषां तद्वेतुः, तर्हि तत एक तन्नीहारस्य मांसचक्षुषामदृश्यत्वाद् न दोषः । सामान्यकेविक्षिस्तु विविक्तदेशे तत्करणाद् दोषाभावः । नापि सप्तमाष्टमौ, रिरंसानिद्र-थोर्मोह्दनीयकार्यत्वात् , भगवति तु तद्भावात् । तन्न कार्यमपि तस्य तेन विक्ष्यते । नापि सहचरादि, यतस्तत्सहचरं छद्यास्थत्वम्, अन्यद् वा निगदेत् ?। न तावदाद्यम्, जभयवाद्यविवादास्पद्त्वेनासिद्धेः, अस्मदादौ तथादर्शनात्, तत्साहचर्यनियमोपगमे गमनादेरपि तत् सहचरं स्थात् । अन्यत्तु करवकत्रचालनादि भवति तत्सहचरम्, न तु केवित्वेन विकद्धम् । एवमुत्तरचरादिकमपि न केविल्वेन विक्ष्यते । इति स्थितं कवलाहारसर्वज्ञत्वयोरिवरोधादिति हेतुः सिद्धिवधूसंबन्धवन्द्युर इति ॥ २० ॥

इति प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचि-तायां रत्नाकरावतारिकाख्यलघुटीकायां प्रत्यक्षस्व-रूपनिर्णयो नाम द्वितीयः परिच्लेदः ॥



# <sub>र्थाम्</sub> ऋथ तृतीयः परिच्छेदः ।

प्रसक्षानन्तरं परोक्षं रुक्षयन्ति— अस्पष्टं परोक्षम् ॥१॥

ः प्राक्स्त्रितस्पष्टत्वाभावश्चाजिष्णु यत् प्रमाणं तत् परोक्षं **टक्षवित-**व्यम् ॥ १ ॥

अथैतत् प्रकारतः प्रकटयन्ति-

सारणप्रत्यभिज्ञानतकीनुमानागमभेदतस्तत् पञ्च-

प्रकारम् ॥ २ ॥

स्पष्टम् ॥ २ ॥ अथेतेषु तावत् स्मरणं कारणगोचरस्रह्पैः प्रह्मपयन्ति-तत्र संस्कारप्रबोधसंभूतमनुभूतार्थविषयं तदिखाकारं वेदनं स्मरणम् ॥ ३ ॥

तत्रेति प्राक्तनेभ्यः संस्कारप्रवोधसंभूतलादिना गुणेन स्मरणं नि-द्धौरयन्ति । संस्कारस्यात्मशक्तिविशेषस्य प्रवोधात् फलदानाभिमुख्य-लक्षणात् संभूतमुत्पन्नभिति कारणनिरूपणम् । अनुभूतः प्रमाणमात्रेण परिच्छिन्नोऽर्थश्चेतनाऽचेतनरूपो विषयो यस्येतिविषयच्यावर्णनम् । तदि-त्याकारं तदित्युक्तेखवत् । तदित्युक्तेखवत्ता चास्य योग्यतापेक्षयाऽऽख्या-यि । यावता 'स्मरासि चैत्र! कश्मीरेषु वत्स्यामस्तत्र द्वाक्षा भोक्ष्यामहे' इत्यादिस्मरणे तच्छन्दोक्केखो नोपलक्ष्यत एव, किन्त्विदं स्मरणं तेषु कश्मीरेषु इति ता द्वाक्षा इति तच्छन्दोक्तेखमहेलेव । नचैवं प्रत्य-भिज्ञानेऽपि तत्प्रसङ्गः। तस्य स एवायभित्युक्तेखशेखरलात्। इति स्वरूप-प्रतिपादनम् ॥ ३ ॥

#### अत्रोदाहरित-तत्तीर्थकरिबम्बमिति यथा ॥ ४ ॥

तदिति यत् प्राक् प्रत्यक्षीकृतम्, स्मृतम्, प्रत्यभिज्ञातम्, वितर्कितम्, अनुमितम्, श्रुतं वा भगवतस्तीर्थकृतो विन्वं प्रतिकृतिः तस्य
परामर्शः; इत्येवंप्रकारं तच्छव्दपरामृष्टं यद्विज्ञानं तत्स्वं स्मरणिमत्यर्थः ।
ये तु यौगाः स्मृतेरप्रामाण्यमध्यगीपत न ते साधु व्यधिषत । यतो
यत्तावत् केचिद्नर्थजलादस्याः तदान्नासिषुः । तत्र हेतुः, 'अभूत् वृष्टिकदेष्यति शकटम् ' इत्याद्यतीतानागतगोचरानुमानेन सव्यभिचार
इत्यनुचित एवोचारयितुम् । परे तु मेनिरे-न स्मृतिः प्रमाणम्; पूर्वानुभवविषयोपदर्शनेनायं निश्चिन्वत्या अर्थपरिच्छेदे पूर्वानुभवपारतन्त्र्यात् । अनुमानज्ञानं तृत्पत्तौ परापेक्षं, स्वविषये तु स्वतन्त्रमेव।स्पृतैरिव तस्मात्पूर्वानुभवानुसन्धानेनार्थप्रतीत्यभावात् ।

तदुक्तम्"पूर्वविज्ञानविषयं विज्ञानं स्मृतिरिष्यते ।
पूर्वज्ञानाद्विना तस्याः प्रामाण्यं नावगम्यते ॥ १ ॥
तत्र यस्पूर्वविज्ञानं तस्य प्रामाण्यमिष्यते ।
तदुपश्चानमात्रेण स्मृतेः स्याचरितार्थता"॥ २ ॥ इति।

तद्पि न पेश्रस्तम् । स्मृतेरप्युत्पत्तिमात्रेऽनुभवसन्यपेक्षत्वात् । तद्दाहितसंस्कारात्तदुत्पत्तेः । स्विषयपिरेन्छेदे त्यस्याः स्वातन्त्र्यमेव । नतु
नात्र स्वातन्त्र्यम् ; अस्याः पूर्वानुभवभावितभावभासनायामेवाभ्युवतत्वात् । एवं तार्हे ज्याप्तिप्रतिपादिभमाणप्रतिपन्नपदार्थोपस्थापनमात्रे प्रकृत्तेरनुमानस्यापि कुतस्त्या स्वातन्त्र्यसङ्गतिः । अथ व्याप्तिप्राहकेणानैयत्येन
प्रतिपन्नात्तन्त्रपातो नैयत्यविशेषेणानुमाने परिस्पुरणसंभवात् कृतो न
स्वातन्त्र्यमिति चेत्, तर्हि अनुभवे भूयो विशेषशास्त्रिनः स्मरणे न कितप्रैदेव विशेषितिचेत् प्रत्यसुत्रो भानात् कृतो नास्यापि तत् स्यात्। ननु तेऽपि
विशेषास्तावदनुमृतौ प्रत्यसुरेव। अन्यथा स्मरणमेव तन्न स्यात् इति चेत्,
नियतदेशोऽपि पावको व्याप्तिप्राहिणि प्रत्यभादेव। अन्यथाऽनुमानमेव तन्न
स्यात् इति किन्न चेतयसे। अथ तत्र सर्वे सार्विदिकाः सार्वित्रकाश्च पावकाः

पुस्कुरः, अनुमाने तु स एवैकश्चकास्तीत्युक्तिमित चेत्, नन्त्रसिप तत्रोक्तिमेत मा विस्मार्थीः । नतु न सर्वेत्रैव कितप्यविशेषावसायव्याकुलं स्मरण्याः, किच्यावदनुभूतरूपादिविशेषमिप तस्योत्पत्तेत्तत्तस्त का गतिरिति चेत्। नैवम्। निहं रूपादय एव विशेषा वस्तुनः, किन्तु अनुभूयमानताऽपि। न चासौ स्मरणे कापि चकािस्ति। तस्यापि प्राचीनानुभवस्थमावताप्तेः। किन्त्वनुभूततेव भावस्य तत्र भाति। इति सिद्धमनुमानस्येव स्मरण्यापि प्रामाण्यम्। नच तस्याप्रामाण्येऽनुमानस्यापि प्रामाण्यमुपापादि । संवन्यस्याप्रमाणस्मरणसंद्धितस्यानुमानानङ्गलातः, संशायितार्थेलान्नास्य तत्र प्रामाण्येन प्रयोजनिमित वाच्यम् । अप्रमाणस्य तदुपस्थापनेऽपि सामर्थ्यासंयान्। किंच। अर्थोपलिकिष्टेनुलं प्रमाणलक्षणं लक्ष्याच्चन्द्वे । तच्च धारावाहिप्रस्यक्षस्येवास्याप्यक्ष्णमीक्ष्यत एवेति किमन्ये-रस्परलापैरिति ॥ ४॥

अथ कारणादिभिः प्रत्यभिज्ञानं ज्ञापयन्ति-

अनुभवरमृतिहेतुकं तिर्यगूर्ध्वतासामान्यादिगोचरं संकलनात्मकं ज्ञानं प्रत्यभिज्ञानम् ॥ ५ ॥

अनुभवश्च प्रमाणार्पिता प्रतीतिः, स्मृतिश्चानन्तरोक्तैवः, ते हेतुर्थस्येति कारणोपदेशः । तिर्यक्सामान्यं च गवादिषु गोत्वादिस्वरूपसटशपरि-णामात्मकम् । ज्रध्वतासामान्यं च परापरिववर्त्तव्यापि मृत्स्नादिद्रव्यम्; एतदुभयमादिर्यस्य विसदृशपरिणामादेधेमस्तोमस्य सतिर्थगूर्ध्वतासामा-न्यादिर्गोचरो यस्येति विषयाऽऽख्यानम् । संकळनं विवक्षितधर्मयुक्ततेन बस्तुतः प्रत्यवमर्शनमात्मा स्वभावो यस्येति स्वरूपिनरूपणम् । ॥ ५ ॥

अत्रोदाहरन्ति-

यथा तज्जातीय एवायं गोपिण्डः, गोसदृशो गवयः, स एवायं जिनदृत्त इत्यदि ॥ ६ ॥

अत्र तज्जातीय एवायं गोपिण्ड इत्यस्मिन् तिर्यक्सामान्योदाहरणे वृद्धितेऽपि गोसदृशो गत्य इति यत्तत्रैवोदाहरणान्तरं तन्नैयायिककदा-

प्रहानिप्रहार्थम् । तस्य खळु गोसदृशो गवय इति उपमानिमत्यिममानः। स चायुक्तविधानः। गोविसदृशो महिष इत्यस्य प्रमाणान्तरत्वापत्तेः। अध गवय गोसदृशो गवय इति विज्ञानं प्रत्यक्षफळमि संज्ञासंज्ञिसंबन्ध्यप्रतिपत्तिक्तपे फळे प्रमाणान्तराप्रसाध्ये साधकतमत्वात् उपमानतां प्रतिपद्यते, तार्हि महिषे गोविसदृशमिहषोपळक्षणं प्रत्यक्षफळमि तत्रैव तथाविथे फळे साधकतमत्वात् प्रमाणान्तरमस्तु। न चैतदुपमानेऽन्तर्भावितुं शक्यम्। उपमानस्य सादृश्यविषयतया व्यवस्थानात्। प्रस्तुतस्य तु वैसदृश्यव्यवसायकत्वात्। नच वैसदृश्यवसायस्य संज्ञा-संज्ञिसंवन्ध-प्रतिपत्तिसाधकतमत्वमसिद्धम्। यतः समिहषमाहंयीमण्डळे कापि विपिन्पर्देशेऽनच्छायां छायायां रोमन्थायमाने नाळिकरद्वीपवासी कश्चित् केनचित्प्रेषितस्तद्विपिनप्रतिष्ठगोष्ठात् महिषमान्येति; सच तच्चं तमेव पृष्टवान्, कीदृग् महिष इति; तेन च गोविसदृशो महिष इत्युक्ते तद्विपिनगोष्ठं प्राप्त आप्नातिदेशवाक्यस्मरणसहकारी यमेव गोभ्यो विसदृशं पशुं पश्चिति, तमेव महिषशच्दवान्यतया प्रतिपद्यत इति कः प्रतिविशेषो द्वयोरि सङ्केतप्रतिपत्ती।

तदुक्तम्-

"उपमानं प्रसिद्धार्थ-साधर्म्यात्साध्यसाधनम् । तद्वैधर्म्यात्प्रमाणं किं स्यात् संज्ञिप्रतिपादनम् ?"॥१॥ इति ।

यदा वा यादग्गौस्तादग्गवय इति वाक्याहितसंस्कारः प्रतिपत्ता तुरङ्गं गोविलक्षणमीक्षमाणो गवयसंज्ञासंबन्धप्रतिषेषं विधत्ते, नायं गवयवाग्वाच्यः पिण्ड इति; तदा गवयसंज्ञासंबन्धप्रतिषेषं विधत्ते, नायं गवयवाग्वाच्यः पिण्ड इति; तदा गवयसंज्ञासंबन्धप्रतिषेषं कले किसेत्तस्प्रमाणं स्वात्? तत एवंविधसंवेदनानां सङ्कल्लात्मकतया प्रत्यभिज्ञानतै-वोपपद्यते; अन्यथा तु प्रमाणयत्ता प्रलीयेत। यदैव हि यादग् गौस्तादग्गव्य इति तेन शुश्रुवे, तदैव सामान्यतश्रेतिस स्फुरति पिण्डे संबन्धप्रत्ति-पत्तिरभूत्; यथा पृथुबुष्नोदराकारं वृत्तकण्ठं भावं कुम्भं विभावयेरित्याकर्णनात् कुम्भे, ततः कान्तारविद्दारिणोऽस्य गवयसाक्षात्कारे प्राक्तनसामान्याकारसंबन्धस्मरणे च स एष गवयशब्दवाच्य इति सङ्कल्लाज्ञानकर्पं प्रत्यभिज्ञानसुन्मज्जति, एवं गोविसद्दाो महिष इत्याद्यपि तथारूप-

त्वात् प्रत्यभिज्ञानमेवेति । मीमांसकोऽप्यनेन सदशः स गौरित्यनिधगतं गवि सादृश्यमवस्यदुपमानं प्रमाणमाचक्षाणोऽनेन महिषेण विसदृशः स गौरित्यनिधगतमहिषवैसदृदयव्यवसायकस्य प्रमाणान्तरताप्रसङ्केन । साहरयामावो वैसहस्यामित्यभावप्रमाणपारिच्छेदा-पराकरणीय: मेवैतदिति चेत्, वैसदृश्याभावः सादृश्यमितीदमिप तत्परिच्छेद्यमेव किं न स्यात्। यदि वैसहदयाभावः साहदयं स्यात्, स गौः सहशो गवयेनेति विधिमुखेन नोल्छिखेदिति चेत्, तदितरत्रापि तुल्यम् । स एवायं जिनदत्त इति तूर्ध्वतासामान्योदाहरणम्। आदिशब्दात् स एवायं विहरनु-मीयते मया, स एवानेनाप्यर्थः कथ्यते इत्यादि स्मरणसचिवानुमानागमा-दिजन्यम्; तस्माद्दीर्घ हस्वमणु महन्नेदीयो दवीयो वेदं दूरादयं तिग्मस्तनू-नपात्सरभीदं चन्दनमिखादि च सङ्कलनमात्रोदाहरणं मन्तन्यम्। अथ कथं प्रत्यभिज्ञाप्रामाण्यमशक्यन्तः शाक्याः शक्याः शमयितुम् । ते हि प्राहु:-दुलितकररुहिशरोरुहिशिखरादिवत् सर्वत्र भ्रान्तैवेयमिति । अहो ! तर्ककर्कणकार्कश्यममीषाम् , एवं हि विहायस्तलावलम्बमानमृगाङ्कमण्डल-युगलावलोकिप्रत्यक्षवत् सकलमपि प्रत्यक्षं भ्रान्तिमत् किं न भवेत्। अथ ळक्षणयुक्ते बाधासम्भवे तद्यक्षणमेव दूषितं भवति, संकलनं हि प्रत्यभि-ज्ञानचिह्नं तद्युक्तमपि च कररुहादौ प्रत्यभिज्ञानमबाध्यतेति तद्यक्षणमेव बाधितम्। प्रसक्षे तुयत्र बाधा, न तत्र तह्यक्षणमञ्जूणम् ; क्षणदाप्रियद्वया-वलोकनायामभ्रान्तत्वाभावात्, यत्र तु तदक्षूणं न तत्र बाधा, स्तम्भादि-प्रसक्षविति चेत्; नैवम्। न खळु संकलनमात्रमेव प्रसभिज्ञाप्रमाणलक्षण-माचक्ष्महे, किन्तु स्वपरव्यवसायिज्ञानत्वरूपप्रमाणसामान्यळक्षणसद्भावे सति यत्संकलनम् , न च कररुहादिवेदने तदस्ति । विशिष्टस्य विपर्ययग्रन्य-स्यावसायस्याभावादिति कथं छक्षणयुक्तेऽस्मिन्नपि बाधरोधः स्यात्। क्षण-भङ्गुरलाद्भावानामैक्यगृहीतिर्भ्रान्तिरेवेति चेत् । अत्र तावत् क्षणभङ्ग-भङ्ग एवाभङ्गुरमुत्तरम् । अस्तु वा क्षणभङ्गस्तथापि नेयतैव निःशेषप्रत्य-भिज्ञानप्रामाण्यमुत्पुंसियतुं शक्यम् । तथाहि—"पदार्थेषु किमैक्यगृहीति-भ्रान्तिनिमित्तमिष्यते ? अपरापरोत्पादुकक्षणानां सादृश्यमिति चेत्, किं साद्दयमस्ति किञ्चित् ? तथेति चेत् , कचित्तेन सद्दशोऽयमिति प्रत्यभिज्ञा

भगवती भजतामभीछुका, तर्हि प्रामाण्यम्। नास्येव सादृश्यं, विलक्षण-त्वात् खळक्षणानामिति चेदिदानीमिष कपलायसे। एवं तर्हि तस्माद् विल-क्षणोऽयमिति प्रत्यभिज्ञा प्रामाण्यमास्तिष्नुवीत । वैलक्षण्यमपि नास्ति, परमाणुप्रचयमात्रलात् समस्तवस्तूनामिति चेत्, नन्वेवमपि तस्माद्यं महान्, अल्पो वा प्रचय इत्यादिप्रत्यभिज्ञा भवतु प्रामाण्यशोभाभारभा-गिनी।प्रचयोऽपि न कश्चित् , नीलपीतादिपरमाणूनामेव तात्त्विकत्वादिति चेत , अहो ! उत्तमणींकीणेंदुर्गताधमणें इवायं खयं तत्तदुक्तमपलप्यापलप्य निनङ्क्षुभिक्षुः । यदि हि साद्यादिकं न किञ्चिदस्ति, कथं तर्हि लयैव उत्तरीचके । विकल्पोत्प्रक्षा छक्ष्यमस्ति नतु बाह्यं प्राह्ममिति चेत्; नीलपीतादिविशेषोऽपि तथैवास्तु। बहिस्तद्भावे कथं नैयत्येन विकल्पो-क्केख इति चेत्; सादृरयादौ कथम् ?। वासनातश्चेत्; अन्यत्रापि तत एवास्तु । वासनाया अपि नैयत्येन उद्घोधकं किञ्चित् बहिरेष्टन्यमिति चेत्; को नामात्र परिपन्थी । किन्तु सादृ साद्विमिप स्तीकुरु, ततो नीलगीतादिविशेषो वा बाहिस्यज्यताम्, सादृश्यादिकमपि वा मन्यताम्; नान्यथा प्रमाणमुद्राः मृष्यते । सिद्धे चैवं सादृदयादौ यत्र पूर्वाकारेण संकलनम्, तत्र प्रत्यभिज्ञा प्रमाणम् । अन्यत्र तुप्रत्यक्षमेव । मा भूद् वा बहि: सादृश्यादि तथाप्यनुमानवत् प्रमाणमेवेयम् । नह्यनुमानपरिच्छे-द्यमपि अग्नित्वादिसामान्यं वहिरस्ति तथापि यथा प्रणालिकया तद्विक-रूपस्याग्न्यादिस्बलक्षणे प्रतिबन्धात् तत्प्रमाणम्, एवं सादृश्यादेर-सत्त्वेऽपि सदृशादिखलक्षणे तद्विकल्पस्य प्रतिबन्धात् किं नेयमपि तप-स्विनी तथा स्यात्। अथ अयमनेन सदृश इति प्रत्यभिज्ञा, प्रत्यक्षं वा। कचित् किञ्चिदिति ब्रूमः । अनुभूततया परोक्षमप्येकं साक्षादिवाध्य-वस्यतः पर्यतश्चापरं प्रत्यभिज्ञेवेयम् । भवति च परोक्षस्यापि साक्षादि-वाध्यवसाये प्रत्यक्षसर्वनाम्ना परामर्शः । एषोऽग्निरनुमीयते; अयमस्य वाक्यस्यार्थ इति । उभयं तु प्रत्यक्षेण लक्षयतः प्रत्यक्षमेवैतदिति ॥६॥ तर्कमपि कारणगोचरस्वरूपैः प्ररूपयन्ति-

तकमाप कारणाचारस्यस्य अस्त्याः उपलम्मानुपलम्भसम्भवं त्रिकालीकलितसाध्यसाधन-संबन्धाद्यालम्बनं इदमस्मिन् सत्येव भवतीत्याद्या-

### कारं संवेदनमूहापरनामा तर्कः ॥ ७॥

उपलम्भानुपलम्भाभ्यां प्रमाणमात्रेण प्रह्णाग्रह्णाभ्यां सम्भव उत्प-त्तिर्यस्येति कारणकीर्तनम् । त्रिकाछीकछितयोः काछत्रयीवर्त्तिनोः साध्य-साधनयोर्गम्यगमकयोः सम्बन्धोऽविनाभावो व्याप्तिरित्यर्थः । स आदि-र्यस्याशेषदेशकालवर्त्तिवाच्यवाचकसंवन्धस्यालम्बनं गोचरः यस्य तत्त-थेति विषयाविष्करणम् । इदमस्मिन् सत्येव भवतीत्यादिशब्दादिदमस्मि-न्नसाति न भवत्येवेत्याकारम् ; साध्यसाधनसंबन्धालम्बनम् , एवंजातीयः शब्द एवंजातीयस्यार्थस्य वाचकः; सोऽपि तथाभूतस्तथाभूतस्य वाच्य इत्याकारं वाच्यवाचकभावालम्बनं च संवेदनमिहोपादीयतेति स्वरूपप्र-तिपादनम्। एवंरूपं यद्वेदनं स तर्कः कीर्त्त्यते; ऊह इति च संज्ञान्तरं छमते। ये तु ताथागताः प्रामाण्यमृहस्य नोहाञ्चिकरे। तेषामशेषशून्यत्वपातका-पत्ति:। आः ! किमिद्मकाण्डकूष्माण्डाडम्बरोड्डामरमभिधीयते। कथं हि तर्कप्रामाण्यानुपगममात्रेणेदशमसमञ्जसमापनीपद्येत ?। शृणु ! श्राव-यामि किल । तर्काप्रामाण्ये तावन्नानुमानस्य प्राणाः; प्रतिबन्धप्रतिपत्त्युपा-यापायात् । तदभावे न प्रत्यक्षस्यापि । प्रत्यक्षेण हि पदार्थान् प्रतिपद्य प्रमाता प्रवर्त्तमानः क्वचन संवादादिदं प्रमाणमिति, अन्यत्र तु विसंवा-दादिदमप्रमाणिमति व्यवस्थाप्रन्थिमाबध्नीयात् । न खळूत्पत्तिमात्रेणैव प्रमाणाप्रमाणविवेकः कर्त्तुं शक्यः।तद्दशायां उभयोः सौसदृश्यात्। संवा-द्विसंवादापेक्षायां च तन्निश्चये निश्चित एवानुमानोपनिपातः। नचेदं -प्रतिबन्धप्रतिपत्तौ तर्कस्वरूपोपायापाये । अनुमानाध्यक्षप्रमाणाभावे च श्रामाणिकमानिनस्ते कौतस्कृती श्रमेयव्यवस्थापीत्यायाता त्वदीयहृदयस्येव सर्वस्य शुन्यता।सापि वा न प्राप्नोति । प्रमाणमन्तरेण तस्या अपि प्रति-पत्तुमशक्यत्वादिति, अहो!महति प्रकटकष्टसङ्कटे प्रविष्टोऽयं तपस्वी किं नाम कुर्यात्। अथ-

''धूमाधीर्विह्वविज्ञानं धूमज्ञानमधीस्तयोः । प्रत्यक्षानुपल्लमाभ्यामिति पञ्चभिरन्वयः''॥१॥ निर्णेष्यते । अनुपल्लम्भोऽपि प्रत्यक्षविशेष एवेति प्रत्यक्षमेव व्याप्तितात्पर्यपर्यालो-चनचातुर्यवर्य्यं, किं तर्कोपक्रमेणेति चेत्, तनु प्रत्यक्षं तावन्नियतधूमाग्निगो- चरतया प्राक् प्रावृतत् । तद्यदि व्याप्तिरपि तावन्मात्रैव स्यात्तदाऽनुमान-मपि तत्रैव प्रवर्त्तेतेति कुतस्त्यं धूमान्महीधरकन्धराऽधिकरणाशुश्चशिलः क्षणम् । तद्वछाद्वभूवान् विकल्पः सार्वत्रिकीं व्याप्तिं पर्याप्नोति निर्णेतिमिति चेत्; को नामैवं नामंस्त तर्कविकल्पस्योपलम्भानुपलम्भसम्भवत्वेन स्वीकारात्, किन्तु व्याप्तिप्रतिपत्तावयमेव प्रमाणं कक्षीकरणीयः। अथ तथाप्रवर्त्तमानोऽयं प्राक्ष्यवृत्तप्रत्यक्षव्यापारमेवाभिमुखयतीति तदेव तन्न प्रमाणम् इति चेत्, ताई अनुमानमपि लिङ्गग्राहिप्रत्यक्षस्यैव व्यापार-मामुखयतीति तदेव वैश्वानरवेदने प्रमाणम्, नानुमानम् इति किन्न स्यात्। अथ कथमेवं वक्तुं शक्यम्। छिङ्गप्रत्यक्षं हि छिङ्गगोचरमेव, अनुमानं तु साध्यगोचरम् इति कथं तत्तद्व्यापारमामुखयेत्, तर्हि प्रत्यक्षं पुरोवार्त्तस्वलक्षणेक्षणक्षणमेव । तर्कविकल्पस्तु साध्यसाधनसामान्या-वमर्षमनीषीति कथं सोऽपि तद्व्यापारमुद्दीपयेत् । अथ सामान्यममा-न्यमेव, असत्त्वादिति कथं तत्र प्रवर्तमानस्तर्कः प्रमाणं स्यात् इति चेत्; अनुमानमिप कथं स्यात्। तस्यापि सामान्यगोचरत्वाव्यभिचारात् 'अन्यत् सामान्यलक्षणं सोऽनुमानस्य विषयः' इति धर्मकीत्तिना कीर्त्तनात्। तत्त्व-तोऽप्रमाणमेवैतद्, व्यवहारेणैवास्य प्रामाण्यात्, सर्व एवायमनुमानानुमे-यव्यवहारो बुद्ध्यारूढेन धर्मधर्मिन्यायेनेति वचनादिति चेत्, तर्कोऽपि तथाऽस्तु। अथ नायं न्यवहारेणापि प्रमाणं, सर्वथा वस्तुसंस्पर्शपराङ्मुख-त्वात् इति चेत्, अनुमानमपि तथाऽस्तु । अवस्तुनिर्मासमपि परम्परया पदार्थे प्रतिबन्धात् प्रमाणमनुमानामिति चेत्, किं न तर्कोऽपि । अवस्तुत्वं च सामान्यस्याद्यापि केसरिकिशोरवक्रकोडदंष्ट्राङ्कराकर्षायमाणमस्ति । सद्दशपरिणामरूपस्यास्य प्रसक्षादिपरिच्छेद्यलात् इति तत्त्वत एवानु-मानमः तर्कश्च प्रमाणं प्रत्यक्षविदिति पाषाणरेखा ॥ ७॥

अत्रोदाहरन्ति-

यथा यावान् कश्चिद् धूमः स सर्वो वह्नौ सत्येव भव-तीति तस्मिन्नसत्यसौ न भवत्येव ॥८॥

अत्राद्यसुदाहरणमन्वयव्याप्तौ, द्वितीयं तु व्यतिरेकव्याप्तौ ॥ ८ ॥

अथानुमानस्य लक्षणार्थं तावत् प्रकारौ प्रकाशयन्ति-अनुमानं द्विप्रकारं स्वार्थं परार्थं च ॥ ९ ॥

तन्वनुमानस्याध्यक्षस्येव सामान्यळक्षणमनाख्यायेव कथमादित एव प्रकारकीर्त्तनिमिति चेत्। उच्यते। परमार्थतः स्वार्थस्यैवानुमानस्य भावात्, स्वार्थमेव झनुमानं कारणे कार्योपचारात् परार्थ कथ्यते। यद्वक्ष्य-न्ति तत्रभवन्तः "पक्षहेतुवचनात्मकं परार्थमनुमानमुपचारात्" इति। निह गोक्तपचिरतगोत्वस्य च वाहीकस्यैकं ळक्षणमिति। यत्युनः स्वार्थेन नुल्य-कक्षतयाऽस्योपादानम्, तद्वादे शास्त्रे चोनेतेव व्यवहाराक्षोकेऽपि च प्रायेणास्योपयोगात् तद्वत् प्राधान्यख्यापनार्थम्। तत्र अतु हेतुत्रहणसंवन्धस्मर्णयोः पश्चान्मीयते परिच्छिद्यतेऽर्थोऽनेनेत्यनुमानम्। स्वस्मै प्रमानुरात्मने इदं, स्वस्य वार्थोऽनेनेति स्वार्थम्। स्वाववोधनिवन्धनमित्यर्थः। एवं परार्थमि । अत्र चार्वोकश्चर्वयति—नानुमानं प्रमाणम् ; गौणत्वात्। गौणं खनुमानम्; उपचरितपक्षादिळक्षणत्वात्।

तथाहि-

"ब्रातव्ये पक्षधमेत्वे पक्षो धर्म्यभिधीयते ।
व्याप्तिकाले भवेद्धमेः साध्यसिद्धौ पुनर्द्धयम्"।।१॥ इति ।
अगौणं हि प्रमाणं प्रसिद्धम् ,प्रस्रक्षविति । तत्रायं वराकश्चार्वाकः स्वाक्तः साखां खण्डयन्नियतं भौतमनुकरोति । गौणत्वादिति हि साधनम्कत्वानो ध्रुवं स्वीकृतवानेवायमनुमानं प्रमाणमिति कथमेतदेव दल्लेयेत् १। नच पक्षधमेत्वं हेनुलक्षणमाचक्ष्महे, येन तिस्सद्धये साध्यधमेविद्धिष्टे धर्मिणि प्रसिद्धमिप पक्षत्वं धर्मिण्युपचरेम । अन्यथाऽनुपपच्येकल्क्ष्मण्लाद्धेतोः । नापि व्याप्तिं पक्षेणेव त्रूमहे, येन तिसद्धये धर्मे तदारोप्यमिहि । साध्यधर्मेणैव तद्भिधानात । नन्वानुमानिकप्रतीतौ धर्मविशिष्टो धर्मी, व्याप्तौ तु धर्मः साध्यमित्यभिधास्यत इत्यकत्र गौणमेव साध्यत्वमिति चेत् । मैवम् । उभयत्र मुख्यत्वलक्ष्मणभावेन साध्यत्वस्य मुख्यत्वात् । तत्किमिह द्वयं साधनीयम् १। सत्यम् । नहि व्याप्तिपिपरस्य प्रतीता, ततस्त-स्प्रतिपादनेन धर्मविशिष्टं धर्मिणमयं प्रसायनीय इत्यसिद्धं गौणत्वम् । अथ नोपादीयत एव तत्सिद्धौ कोऽपि हेतुस्ताईं कथं अप्रमाणिका प्रामाणिकस्येष्टिसिद्धः स्यादिति नानुमानप्रामाण्यप्रतिषेषः साधीयस्तां द्धाति ।

#### प्रमाणनयतत्त्वाळोकाळङ्कारः-

"नानुमानं प्रमेत्यत्र हेतुः स चेत् क्कानुमामानताबाधनं स्यात् तदा । नानुमानं प्रमेत्यत्र हेतुनं चेत्

20

कानुमामानताबाधनं स्यात्तदा''।।?।। इति संप्रहइस्रोकः । कथं वा प्रत्यक्षस्य प्रामाण्यनिर्णयः ?। यदि पुनर्रथकियासंवादात्तत्र तन्निर्णयस्तर्हि कथं नानुमानप्रामाण्यम् ?। प्रत्यपीपदाम च–

प्रत्यक्षेपि परोक्ष्ररुक्षणमतेर्येन प्रमारूपता । प्रत्यक्षेऽपि कथं भविष्यति मते तस्य प्रमारूपता ॥९॥ इति । तत्र स्तार्थे च्यवस्थापयन्ति−

## तत्र हेतुग्रहणसंबन्धसरणकारणकं साध्यविज्ञानं स्वार्थम् ॥ १० ॥

हिनोत्यन्तर्भाविताणिजर्थस्वाद् गमयति परोक्षमर्थमिति हेतु:, अनन्तरमेव निर्देक्ष्यमाणळक्षणसस्य प्रहणं च प्रमाणेन निर्णयः, संबन्धस्मरणं
च यथैव संबन्धो व्याप्तिनामा प्राक् तर्केणाऽत्तिकः, तथैव परामर्शस्ते कारणं यस्य तत्त्तथा। साध्यस्याख्यास्यमानस्य विशिष्टं संश्यादिश्र्-यत्वेन
ज्ञानं स्वार्थमनुमानं मन्तव्यम् ॥१०॥

हेतुस्वरूपं निरूपयन्ति-

# निश्चितान्यथानुपपत्त्येकलक्षणो हेतुः ॥११॥

अन्यथा साध्यं विना, अनुपपत्तिरेव, न मनागण्युपपत्तिः। प्रयक्नान-न्तरीयकत्वे साध्ये विपक्षैकदेशवृत्तेरनित्यलखापि गमकलापत्तेः। ततो निश्चिता निर्णाताऽन्यथानुपपत्तिरेवैका छक्षणं यस्य स तादृशो हेतुर्क्नेयः। अन्यथाऽनुपपत्तिश्चात्र हेतुप्रक्रमात् साध्यधर्मेणैव सार्धं प्राह्मा। तेन तदितरार्थोऽन्यथाऽनुपपन्नैः प्रत्यक्षादिज्ञानैर्नातिन्याप्तिः।।११॥

एतद्वयवच्छेद्यं दर्शयन्ति-

### न तु त्रिलक्षणकादिः॥१२॥

त्रीणि पक्षधर्मेल-सपक्षसत्त्व-विपक्षासत्त्वानि रुक्षणानि यस्य सौ-गतसम्मतस्य हेतोः।आदिशन्दाद्यौगसङ्गीतपञ्चरुक्षणकहेत्ववरोधः। ते- नाऽवाधितविषयलाऽसस्प्रतिपक्षस्वयोरिष तद्यक्षणत्वकथनात्। तथाहि । विद्वसम्वे साध्ये घूमवन्त्वं पक्षस्य पर्वतस्य धर्मः,न शब्दे चाक्षुषत्ववदतद्धमः। सपक्षे पाकस्थाने सन्, नतु प्राभाकरेण शब्दिनित्यले साध्ये श्रावणत्ववन्ततो व्यावृत्तम्। विपक्षे पयस्वति प्रदेशेऽसन्, नतु तत्रैव साध्ये प्रमेयत्ववन् तत्र वर्तमानम्। अवाधितविषयम्, प्रस्रक्षागमाभ्यां अवाध्यमानसाध्यत्वाद्, न तु अतुष्णस्तेजोऽवयवी द्रव्यत्वाज्ञवत, विप्रेण सुरा पेया द्रवत्वान्तद्वदेवेति वत् ताभ्यां वाधितविषयम्। असत्प्रतिपक्षम्, साध्यविपरीतार्थोपस्थापकानुमानरित्तम्, न पुनर्नित्यः शब्दोऽनित्यधर्मानुपद्यधिरस्रतुमानसमिव्यत्मानसः शब्दो नित्यधर्मानुपद्यधिरस्यनुमानित्यः सन्प्रतिपक्षम् , इति स्थात्वपक्षम् , इति स्थात्वयभावाद् गमकम् । तत एतादक्षस्वश्वणस्वस्तिनेवाक्षूणं स्क्षिपत्रयप्यः कसम्द्रावाद् गमकम् । तत एतादक्षस्वभणस्वस्तिनेवाक्षूणं स्क्षिपत्रयप्यः इति सौगतयौगयोगयोरिभप्रायः। । न चायं निरपायः॥ १२॥

एतदुपपादयन्ति-

## तस्य हेत्वाभासस्यापि संभवात् ॥१३॥

अनेन अतिव्याप्तिं प्रागुक्तळक्षणसाऽऽचस्लुः। स स्यामः तत्पुत्रत्वात् प्रेक्ष्यमाणेतरतत्पुत्रव्विद्धत्र समप्रतृक्ष्यण्यीक्षणेऽि हेतुत्वाभावात् । अत्र विपक्षे असत्त्वं निश्चितं नास्ति, निह् स्यामत्वास्त्वे तत्पुत्रत्वेन अवस्यंनिवर्तनीयमिस्त्रत्र प्रमाणमस्त्रीति सौगतः। स एवं निश्चितान्ययानुपपत्तिमेव शब्दान्तरोपदेशेन शटः शरणीकरोतीति सैव भगवती
ळक्षणत्वेनास्तु। यौगस्तु गर्जित—अनौपाधिकस्सन्वन्थो व्याप्तिः। न चार्य
तत्पुत्रत्वेऽिस्त । शाकाद्याहारपरिणामाद्युपाधिनवन्यनत्वात् । साधनाऽव्यापकः साध्येन समव्याप्तिकः किलेपाधिरिक्षयेत्वते। तथाचात्र शाकाद्याद्याद्यात् । सोऽपि न निश्चितान्यथानुपपत्तेरित्तरमुक्त्वो विपक्षासत्त्वसम्भव
इति । सोऽपि न निश्चितान्यथानुपपत्तेरित्तरमुक्त्वानिति सैवैकाऽस्तु।
निह अनौपाधिकसम्बन्धे सित किंचिद्वशिष्यते, यदपोहायशेषळक्षणप्रणयनमक्षूणं स्यात्। पश्चधर्मत्वाभावे रसवतीध्मोऽपि पर्वते सप्तार्षिषं
गमयेत् इत्यिद्धानो बौद्धो न बुद्धिमान्। यतः पश्चधर्मत्वभावेऽपि किं
नैष तत्र तं गमयेत्?। ननु कौतुकमेतत्, कथं हि नाम पश्चधर्मतोपगमे
रसवतीधर्मः सन् धूमो महीध्रकन्यराधिकरणं धनः अरं ज्ञाप्रयु इति चेतः;

एवं तर्हि जलचन्द्रोऽपि नभश्चन्द्रं मा जिज्ञपत्। जलचन्द्रस्य जलधर्मत्वात्। अथ जलनमञ्चन्द्रान्तरालवित्तनस्तावतो देशस्येकस्य धर्मित्वेन जलचन्द्रस्य तद्धर्मलिनश्चयात् कुतो न तद् ज्ञापकलामिति चेद्; एवं तर्हि रसवती-पर्वतान्तरालवर्तिवसुन्धराप्रदेशस्य धर्मिलमस्तु । तथा च महानसधूम-स्यापि पर्वतधर्मतानिर्णयात् जळचन्द्रवत् कथं न तत्र तद्रमकलं स्यात्?। पक्षधर्मता खळ्भयत्राऽपि निमित्तम्;ततो यथाऽसौ खसमीपदेशे धूमस्य धूमध्वजं गमयतोऽम्लानतनुरास्ते, तथा व्यवहितदेशेऽपि पर्वतादौ तदव-स्थेव। अन्यथा जलचन्द्रेऽपि नासौ स्याद्। देशव्यवधानात्। अथ नेयमेवात्र गमकलाङ्गम्, किन्तु कार्यकारणभावोऽपि । कार्यं च किमपि कीदृशम् । तदिह कृपीटजन्मा खसमीपप्रदेशमेव धूमकार्यमर्जयितुमधीशानः; नम-अन्द्रस्तु व्यवहितदेशमपीति न महानसधूमो महीधरकन्धराकोणचारिण-माशुश्रुक्षणिं गमयतीति चेत्, नन्वेवं धूमस्तद्देशेनैव पावकेनान्यथानुप-पन्नः, नीरचन्द्रमाः पुनरतदेशेनाऽपि नमश्चन्द्रेण, इत्यन्यथाऽनुपपत्तिनि-र्णयमात्रसद्भावादेव साध्यसिद्धेः संभवात् किं नाम जलाकाशमृगाङ्कमण्ड-छान्तराछादेधीर्मत्वकल्पनाकदर्थनमात्रनिमित्तेन पक्षधर्मतावर्णनेन ? । यौगस्याप्येवमेव च पक्षधमत्वानुपयोगो द्र्शनीयः । सपक्षसत्त्वमप्यनौ-पियकम्। सत्त्वादेरगमकलापत्तेः। यस्तु पश्चाद् बहिष्कृत्य किमपि कुटा-ाद्कं दृष्टान्तयति । तस्यापूर्वः पाण्डित्यप्रकारः। कुटस्यापि पटााद्विद् विवा-दास्पद्त्वेन पक्षाद्वृहिष्करणाऽनुपपत्तेः । तथा च कथमयं निद्र्शनतयो-पद्रर्थेत ?। प्रमाणान्तरात्तत्रैव क्षणिकत्वं प्राक् प्रसाध्य निद्र्शनतयोपा-दानिमति चेद्, ननु तत्रापि कः सपक्षीकरिष्यते । यदि क्षणिकत्वप्रसाधन-पूर्व पदार्थान्तरमेव, तदा दुर्वारमनवस्थाकदर्थनम्। अन्यथा तु न सपक्षः कश्चित। यत एव च प्रमाणात् क्षणिकलिनष्टङ्कनं कुटे प्रकट्यते। तत एव पटाद्पदार्थान्तरेष्वपि प्रकट्यताम् ,किमपरप्रमाणोपन्यासालीकप्रागरुभी-प्रकाशनेन ?। यस्तु साध्यधर्मवान् सपक्ष इति सपक्षं छक्षयित्वा पक्षमेव सपक्षमाचक्षीत-साध्यधर्मवत्तयाहि सपक्षत्वं,साध्यत्वेनेष्टतयातु पक्षत्वम् ; नच विरोधः, वास्तवस्य सपक्षत्वस्येच्छाव्यवस्थितेन पक्षत्वेन निराकर्त-मशक्यत्वादिति स महात्मा निश्चितं निव्विण्णः। सत्त्वादेः क्षणिकत्वाद्यन- माने सपक्षसत्त्वावसायवेळायामेव साध्यधर्मस्याववोधेनानुमानानर्थक्या-त् । पक्षो हि साध्यधमेवत्तया सपक्षश्चेत् निश्चिक्ये,हेतोश्च तत्र सत्त्वम्, तदा किं नाम पश्चाद्वेतुना साधनीयम्?। किश्व। एवमनेन पक्षं ळक्षयता "साध्यधर्मसामान्येन समानोऽर्थः सपक्षः" इति दिग्नागस्य,

"अनुमेथेऽथ तत्तुल्ये सद्मावो नास्तिताऽसती"

इति धर्मकीर्त्तेश्च वचो निश्चितं विश्वतमेव स्थात् । यौगश्च केवलान्वयव्यतिरेकमनुमानमनुमन्यमानः कथं पश्चलक्षणतां लिङ्गस्य संवाहयेत् ? इति निश्चितान्यथानुपपत्तिरेवैकं लिङ्गलक्षणमक्षणम् । तत्त्वमेतदेव, प्रपश्चः पुनरयमिति चेत्, तर्हि सौगतेनावाधितिवि-षयत्वमसत्प्रतिपक्षत्वं, ज्ञातत्वं चः यौगेन च ज्ञातत्वं लक्षणमाख्या-नीयम् । अथ विपक्षानिश्चितव्यान्नतिमात्रेणावाधितिवषयत्वमसत्प्रति-पक्षत्वं च, ज्ञापकहेत्वधिकारात् ज्ञातत्वं चल्च्यमेवेति चेत्, तर्हि गमक-हेत्वधिकारादशेषमपि ल्ञ्यमेवेति किं शेषेणापि प्रपश्चेनेति ॥१३॥

साध्यविज्ञानिमत्युक्तमिति साध्यमभिद्धति-

अप्रतीतमनिराकृतमभीप्सितं साध्यम् ॥१४॥

अप्रतीतमनिश्चितम्, अनिराकृतं प्रसक्षाद्यवाधितम्, अभीप्सितं सा-ध्यत्नेनेष्टम् ॥१४॥

अप्रतीतत्वं समर्थयन्ते-

शिङ्कतविपरीतानध्यवसितवस्तूनां साध्यताप्रति-पत्त्यर्थमप्रतीतवचनम् ॥१५॥

एवंविधमेव हि साध्यम् ; अन्यथा साधनवैफल्यात् ॥१५॥ अनिराकृतत्वं सफळयन्ति-

प्रत्यक्षादिविरुद्धस्य साध्यलं मा प्रसञ्यता-मित्यनिराकृतग्रहणम् ॥१६॥

प्रत्यक्षादिविरुद्धस्य धनः जयादौ शैत्यादेः ॥१६॥

अभीप्सितत्वं व्यञ्जयन्ति-

अनमिमतस्यासाध्यलप्रतिपत्तयेऽभीप्सितपदोपादानम्।१७॥

अनभिमतस्य साधयितुमनिष्टस्य ॥१७॥

साध्यत्वं सूत्रत्रयेण विषयविभागेन सङ्गिरन्ते-

व्यातिग्रहणसमयाऽपेक्षया साध्यं धर्म एवान्यथा

तद्नुपपत्तेः॥१८॥

धर्मो बह्रिमत्त्वादिः, तस्या व्याप्तेरनुपपत्तेः ॥१८॥

एतदेव भावयन्ति-

निह यत्र यत्र धूमस्तत्र तत्र चित्रभानोरिव धरित्री-धरस्याप्यतुत्रुत्तिरस्ति ॥१९॥

व्यक्तमेतत् ॥१९॥

आनुमानिकप्रतिपत्त्यवसरापेक्षया तु पक्षाऽपरपर्याय-

स्तद्विशिष्टः प्रसिद्धो धर्मी ॥२०॥

आनुमानिकी प्रतिपत्तिरनुमानोङ्गवा प्रमितिः, तद्विशिष्टो व्याप्तिका-छापेक्षया साध्यत्वाभिमतेन धर्मेण विशिष्टः ॥२०॥

प्रसिद्धो धर्मीत्युक्तमथ यतोऽस्य प्रसिद्धिसाद्भिद्धति-

धर्मिणः प्रसिद्धिः कचिद्दिकल्पतः कुत्रचित्प्रमाणतः

कापि विकल्पप्रमाणाभ्याम् ॥२१॥

विकल्पोऽध्यवसायमात्रम् ॥२१॥ अथात्र क्रमेणोदाहरन्ति-

यथा समस्ति समस्तवस्तुवेदी, क्षितिघरकन्घरेयं

धूमध्वजवती, ध्वनिः परिणतिमान् ॥२२॥

अत्राद्योदाहरणे धर्मिणो विकल्पेन सिद्धिः । नहि हेतुप्रयोगात् पूर्व

विकल्पं विहाय विश्ववित् कुतोऽपि प्रासिध्यत्। द्वितीये प्रमाणेन प्रत्यक्षादिना,श्वितिघरकन्धरायास्तदानीं संवेदनात्। तृतीये तूमाभ्याम्। निह श्रूयमाणादन्येषां देशकालस्वभावन्यविहिष्धनीनां प्राहकं किश्वित् तदानीं प्रमाणं
प्रवर्तेत इति विकल्पादेव तेषां सिद्धिः। नतु नास्ति विकल्पिसद्धो धर्मी,
तन्मात्रेण सिद्धेः कस्याप्यसंभवात्। अन्यथाऽहंप्रथमिकया प्रमाणपर्येषणप्रयासः परीक्षकाणामकञ्चीकरणीय एव भवेत्। प्रमाणमूळतायां पुनरेतस्य
प्रमाणसिद्धप्रकारेणैव गतार्थलादिति। सोऽयं स्वयं विकल्पसिद्धं धर्मिणमाचक्षाणः परोक्तं प्रताचक्षाणस्र नियतमुत्स्वप्रायते। यदि हि विकल्पसिद्धो धर्मी नास्त्येव, तदा 'नास्ति विकल्पसिद्धो धर्मी, तन्मात्रेण सिद्धेः
कस्याप्यसंभवात्' इत्यत्र कथं तमेवावोचथाः ?। परोपगमादयमस्त्येवेति
चत्।

"'बंदि परोपगमः प्रमितिस्तदा कथमयं प्रतिषेघविधिर्भवेत् । अथ तथा न तदापि वतोच्यतां कथमयं प्रतिषेघविधिर्भवेत्"॥ १ ॥ <sup>′</sup>तस्मात् प्रमाणात् प्रथग्भृतादपि विकल्पादस्ति काचित्तथाविधा सिद्धिः। यामनाश्रयता तार्किकेण न क्षेमेणासितुं शक्यत इति ॥२२॥

अधुना परार्थानुमानं प्ररूपयन्ति-

पक्षहेतुवचनात्मकं परार्थमनुमानमुपचारात् ॥२३॥

पक्षहेतुवचनात्मकलं च परार्थातुमानस्य न्युत्पन्नमतिप्रतिपाद्यापेश्वया उत्रोक्तम् । अतिन्युत्पन्नमतिप्रतिपाद्याऽपेश्वया तु धूमोऽत्र दृश्यत इत्यादि हेतुवचनमात्रात्मकमपि तद्भवति । बाहुल्येन तत्र्यगेगाभावात्तु नैतत्साक्षान्स्यं सूत्रितम् , उपलक्षितं तु द्रष्टन्यम् । मन्दमतिप्रतिपाद्यापेश्चया तु दृष्टान्तादिवचनात्मकमपि तद्भवति । यद्वश्चयित्तं " मन्दमतींस्तु न्युत्पाद्यितुं दृष्टान्तोपनयनिगमनान्यपि प्रयोज्यानि" इति । पक्षहेतुवचनस्य च जडस्प्तत्या मुख्यतः प्रामाण्याऽयोगे सति उपचारादित्युक्तम् । कारणे कार्योपन्चारादित्यक्षः । प्रतिपाद्यगतं हि यज्ज्ञानं तस्य कारणं पक्षादिवचनम् । कार्ये कारणोपचाराद्वा । प्रतिपाद्यकगतं हि यत्स्वार्थातुमानं तस्य कार्यं तद्वचनमिति ॥ २३ ॥

संप्रति व्याप्तिपुरस्सरं पक्षधर्मतोपसंहारं तत्पूर्विकां वा व्याप्तिमा-चक्षाणान् भिक्षून् पक्षप्रयागमङ्गीकारयितुमाहु:-

साध्यस्य प्रतिनियतधर्मिसंबन्धिताप्रसिद्धये हेतोरूप-संहारवचनवत् पक्षप्रयोगोऽप्यवश्यमाश्रयितव्यः ॥२४॥

यथा यत्र धूमस्तत्र धूमध्वज इति हेतोः सामान्येनाधारप्रतिपत्ता-वि पर्वतादिविशिष्टधर्मिधर्मताधिगतये धूमश्चात्रेयेवंरूपमुपसंहारवच-नमवद्यमाश्रीयते सौगतेः। तथा साध्यधमस्य नियतधर्मिधर्मतासिद्धये पक्षप्रयोगोऽप्यवश्यमाश्रयितव्य इति ॥२४॥

अमुमेवार्थं सोपालम्भं समर्थयन्ते-

त्रिविधं साधनमभिधायैव तत्समर्थनं विद्धानः कः

खल न पक्षप्रयोगमङ्गीकुरुते ॥२५॥

त्रिविधं कार्यस्वभावानुपलम्भभेदात्। तस्य साधनस्य समर्थनमासि-द्धतादिन्युदासेन स्वसाध्यसाधनसामध्यीपदर्शनम् । नहि असमर्थितो हेतु: साध्यसिद्धयङ्गम् । अतिप्रसङ्गात् । ततः पक्षप्रयोगमनङ्गीकुर्वता तत्समर्थनरूपं हेतुमनभिधायैव तत्समर्थनं विधेयम्।

"हन्त हेतुरिह जल्प्यते न चेत्, अस्तु कुत्र स समर्थनाविधिः। तर्हि पक्ष इह जल्प्यते न चेत्, अस्तु कुत्र स समर्थनाविधिः॥१॥ प्राप्यते नतु विवादतः स्फुटं पक्ष एष किमतस्तदाख्यया। तर्हि हेतुरपि लभ्यते ततोऽनुक्त एव तदसौ समर्थ्यताम् ॥२॥ मन्दमतिप्रतिपात्तिनिमित्तं सौगत ! हेतुमथाभिद्धीथाः। मन्द्मतिप्रतिपत्तिनिमित्तं तर्हिन किं परिजल्पसि पक्षम्"॥३॥२५॥ अथ प्रत्यक्षस्यापि पारार्थ्यं समर्थयन्ते-

प्रसक्षपरिन्छिन्नार्थाभिधायि वचनं परार्थ प्रसक्षं,

परप्रत्यक्षहेतुलात् ॥ २६॥ यथाऽनुमानप्रतीतोऽर्थः परस्सै प्रतिपाद्यमानो वचनरूपापन्नः परार्थ- मनुमानमुच्यते, तथा प्रसक्षप्रतीतोऽपि तथैव परार्थे प्रसक्षमित्युच्यताम्। परप्रसायनस्योभयत्राप्यविशिष्टत्वादिति ॥ २६ ॥

एतदुक्लिखन्ति-

यथा पर्य पुरः स्कुरत्किरणमणिखण्डमण्डितामरणभा-

रिणीं जिनपातिप्रतिमाम् ॥ २७ ॥

्व्यक्तमदः । एवं स्मरणादेरपि यथासम्भवं पारार्थ्ये प्रतिपत्तव्यम् । तथा च वदान्ति–

"स्मरत्यदो दाशराथिभेवन् भवानमुं वनान्ताद्वनिताऽपहारिणम् । पयोधिमावद्वचळज्ञलाविलं विलङ्घ्य लङ्कां निकषा हनिष्यिति"॥१॥ "परिभावय स एवाऽयं मुनिः पूर्व नमस्कृतः " इत्यादि ॥२०॥ प्रासङ्गिकमभिधाय पश्चहेतुवचनात्मकं परार्थमनुमानिषितं प्रागुक्तं समर्थयन्ते—

## पक्षहेतुवचनलक्षणमवयवद्वयमेव परप्रतिपत्तेरङ्गं न दृष्टान्तादिवचनम् ॥ २८ ॥

आदिशब्देनोपनयनिगमनादिश्रहः। एवं चयद् व्याप्त्युपेतं पक्षधमैती-पसंहाररूपं सौगतेः, पक्षहेतुदृष्टान्तस्वरूपं भादृशभाकरकापिलैः, पक्षहेतु-दृष्टान्तोपनयनिगमनलक्षणं नैयायिकवैशेषिकाभ्यामनुमानमाम्नायिः, तद्पास्तम् । व्युरपन्नमतीन् प्रति पक्षहेतुवचसोरेवोपयोगान् ॥२८॥

पक्षप्रयोगं प्रतिष्ठाप्य हेतुप्रयोगप्रकारं दर्शयन्ति—

हेतुप्रयोगस्तथोपपत्त्यन्यथानुपपत्तिभ्यां द्विप्रकारः ॥२९॥ तथैव साध्यसंभवप्रकारेणैवोपपत्तिस्तथोपपत्तिः । अन्यथा साध्या-भावप्रकारेणानुपपत्तिरेवान्यथानुपपत्तिः ॥२९॥

अमू एव स्वरूपतो निरूपयन्ति-

सत्येवं साध्ये हेतोरुपपत्तिस्तथोपपत्तिः, असति साध्ये हेतोरजपपत्तिरेवान्यथानुपपत्तिः ॥३०॥

निगद्व्याख्यानम् ॥३०॥

प्रयोगतोऽपि प्रकटयन्ति-

यथा कृशानुमानवं पाकप्रदेशः सत्येव कृशानुमत्त्वे धूमवत्त्वस्योपपत्तेः, असत्यनुपपत्तेर्वा ॥३१॥

एतदिप तथैव ॥३१॥ अमुयोः प्रयोगौ नियमयन्ति—

अनयोरन्यतरप्रयोगेणैव साध्यप्रतिपत्तौ द्वितीय-

प्रयोगस्यकत्रानुपयोगः ॥३२॥

अयमर्थः-प्रयोगयुग्मेऽपि वाक्यविन्यास एव विशिष्यते नार्थः । स चान्यतरप्रयोगेणैव प्रकटीबभूवेति किमपरप्रयोगेण ? इति ॥३२॥

अथ यदुक्तं "न दृष्टान्तादिवचनं परप्रतिपत्तरङ्गम्" इति । तत्र दृष्टा-न्तवचनं तावित्रराचिकीर्षवस्तद्धि किं परप्रतिपत्त्यर्थे परेरङ्गीक्रियते ?, किंवा हेतोरन्यथानुपपत्तिनिणीतये?, यद्वाऽविनाभावस्मृतये ?; इति विक-ल्पेषु प्रथमं विकल्पं तावदूषयन्ति—

न दृष्टान्तवचनं परप्रतिपत्तये प्रभवति, तस्यां पक्षहेतु-

वचनयोरेव व्यापारोपलब्धेः ॥३३॥

प्रतिपन्नाऽविस्मृतसंबन्धस्य हि प्रमातुरिम्मानयं देशो धूमवत्त्वा-न्यथानुपपत्तेरिस्रेतावतेव भवस्यव साध्यप्रतीतिरिति ॥३३॥ द्वितीयं विकल्पं परास्यन्ति—

नच हेतोरन्यथानुपपत्तिनिणीतये, यथोक्ततर्कप्रमा-

णादेव तदुपपत्तेः ॥३४॥

दृष्टान्तवचनं प्रभवतीति योगः ॥३४॥ अत्रेवोपपत्त्यन्तरमुपवर्णयन्ति-

नियतैकविशेषस्वभावे च दृष्टान्ते साकल्येन व्याप्तर-योगतो विप्रतिपत्तौ तदन्तरापेक्षायामनवास्थितेर्द्ध-

### र्निवारः समवतारः ॥ ३५ ॥

प्रतिनियतन्यक्तौ हि न्याप्तिनिश्चयः कर्तुमशक्यः। ततो न्यक्यन्तरेषु न्याप्त्यर्थे पुनर्देष्टान्तान्तरं मृग्यम् । तस्यापि न्यक्तिरूपत्वेनापरदृष्टान्तापेक्षायामनवस्था स्यात् ॥ ३५ ॥

तृतीयविकल्पं पराकुर्वन्ति-

नाप्यविनाभावस्मृतये, प्रतिपन्नप्रतिबन्धस्य व्युत्पन्न-

मतेः पक्षहेतुप्रदर्शनेनैव तत्प्रसिद्धेः ॥३६॥

दृष्टान्तवचनं प्रभवतीति योगः ॥३६॥

अमुमेवार्थे समर्थयन्ते-

अन्तर्ज्याप्त्या हेतोः साध्यप्रत्यायने शक्तावशक्तौ च बहिर्ज्यासरुद्धावनं स्वर्थम् ॥३०॥

अयमर्थः--

"अन्तर्ज्याप्तेः साध्यसंसिद्धिशक्तौ बाह्यव्याप्तेर्वर्णनं वन्ध्यमेव । अन्तर्ज्याप्तेः साध्यसंसिद्धशक्तौ बाह्यव्याप्तेर्वर्णनं वन्ध्यमेव" ॥१॥ मत्पुत्रोऽयं वहिर्विक्ति, एवंक्तपस्वरान्यथानुपपत्तेः, इस्त्रत्वहिर्व्याप्त्य-भावेऽपि गमकत्वस्यः, स ज्यामः तत्पुत्रत्वात्, इतरतत्पुत्रवत्; इस्त्रत्र तु तद्भावेऽप्यगमकत्वस्योपस्वधेरिति ॥ ३७ ॥

अथैतयोः स्वरूपमाहु:-

पक्षीकृत एव विषये साधनस्य साध्येन व्याप्तिरन्तर्व्या-प्तिरन्यत्र तु बहिर्व्याप्तिः ॥३८॥ यथाऽनेकान्तात्मकं वस्तु सत्त्वस्य तथैवोपपत्तिरित,

अग्निमानयं देशो धूमवत्त्वात् य एवं स एवं यथा

पाकस्थानमिति च ॥३९॥ जपनयनिगमनयोरिप परप्रतिपत्तौ सामर्थ्यं कदर्थयन्ते-नोपनयनिगमनयोरिप परप्रतिपत्तौ सामर्थ्यं पक्षहे-त्रप्रयोगादेव तस्याः सद्भावात् ॥४०॥ न केवलं दृष्टान्तस्यत्यपेरर्थः ॥ ४० ॥ एतदेवाहः-

समर्थनमेव परं परप्रतिपत्त्यङ्गमास्तां तदन्तरेण दृष्टान्तादिप्रयोगेऽपि तदसंभवात् ॥४१॥

त्रयुक्यापि हि दृष्टान्तादिकम् , समर्थनं हेतोरवद्यं वक्तव्यम् । इत-रथा साध्यसिद्धसंभवादिति तदेवाभिधीयताम् , कि दृष्टान्तादिवचने-न ? इति ॥४१॥

**ब्**युत्पन्नानाश्रित्य परार्थानुमानमभिधाय मन्दमतीनुद्दिश्य तत् प्रपञ्चयन्ति-

# मन्दमतींस्तु व्युत्पादियतुं दृष्टान्तोपनयनिगम-नान्यपि प्रयोज्यानि ॥ ४२ ॥

अपिशन्दात्पक्षहेत् , पक्षादिशुद्धयश्च पश्च प्राह्याः। तत उत्कृष्टं दशा-ऽवयवं परार्थातुमानमित्युक्तं भवति । मध्यमं तु नवावयवादारभ्य यावत् द्यवयवम् । जघन्यं पुनः साधनमात्रोपन्यासस्वरूपम् । प्रतिपाद्यानां मन्द्रशुरपन्नातिन्युत्पन्नत्वात् ।

तदुक्तम्-

"अन्यथाऽनुपपत्त्येकलक्षणं लिङ्गमिष्यते । प्रयोगपरिपाटी तु प्रतिपाद्यातुसारतः"॥१॥ इति ॥४२॥ अथ दृष्टान्तं प्रकटयन्ति–

प्रतिबन्धप्रतिपत्तेरास्पदं दृष्टान्तः ॥ ४३ ॥ प्रतिबन्धो व्याप्तिरिवनाभावः । तत्सारणस्थानं महानसादि दृष्टा-न्तो ब्रेयः ॥ ४३ ॥

भेदतोऽमून् दर्शयन्ति-

स द्वेधा, साधर्म्यतो वैधर्म्यतश्च ॥ ४४ ॥ समानो धर्मो यस्याऽसौ सधर्मो । विसदशो धर्मो यस्याऽसौ विध-मी, तयोभीवः साधर्म्य वैधर्म्य च, ततः ॥ ४४ ॥ आद्यं प्रकारमाहु:-यत्र साधनधर्मसत्तायामवश्यं साध्यधर्मसत्ता प्रकारयते, स साधर्म्यदृष्टान्तः ॥४५॥ यथा यत्र यत्र धूमस्तत्र तत्र वह्निर्यथा महानसः ॥४६॥

द्वितीयभेदं दर्शयन्ति-

यत्र तु साध्याभावे साधनस्यावश्यमभावः

हेतोः साध्यधर्मिण्युपसंहरणमुपनयः ॥४९॥ यथा धूमश्रात्र प्रदेशे ॥५०॥

निगमनं छक्षयन्ति-

साध्यधर्मस्य पुनर्निगमनम् ॥५१॥ साध्यधर्मिण्युपसंहरणमिति योगः॥५१॥

यथा तस्माद्गिरत्र ॥५२॥ पक्षवचनादीनां पूर्वाचार्यप्रवर्तितां संज्ञां कथयन्ति-

एते पक्षप्रयोगादयः पञ्चाप्यवयवसंज्ञ्याकीर्त्त्यन्ते ॥५३॥ अपिशन्दात् तच्छुद्धीनामप्यवयवसंज्ञा विज्ञेया ॥५३॥ प्रागुक्तमेव हेतुं प्रकारता दशेयन्ति-

उक्तलक्षणो हेतुर्द्धिप्रकारः, उपलब्ध्यनुपलिबन्यां

भिद्यमानलात् ॥५४॥

अथैतयोः साध्यमाहुः-

उपलब्धिविधिनिषेघयोः सिद्धिनिबन्धनमनुपलब्धिश्च ॥५५॥ यथा चैतदेवं तथा बक्ष्यते ॥५५॥ विधिमभिद्धति-

विधिः सदंशः ॥५६॥

सद्सदंशात्मनो वस्तुनो योऽयं सदंशो भावरूपः, स विधिरिल-भिधीयते ॥५६॥

प्रतिषेधं प्रकटयन्ति-

प्रतिषेघोऽसदंशः ॥५७॥

तादृशस्मैव वस्तुनो योऽयमसदंशोऽभावस्त्रभावः, स प्रतिषेध इति गीयते ॥५७॥

अस्येव प्रकारानाहः-

स चतुर्द्धी प्रागभावः प्रध्वंसाभाव इतरेतराभावो-

ऽत्यन्ताभावश्च ॥५८॥

प्राक् पूर्व वस्तृत्पत्तरभावः, प्रध्वसश्चासावभावश्च, इतरस्येतरस्मिन्न-भावः, अत्यन्तं सर्वदाऽभावः । विधिप्रकारास्तु प्राक्तनेनोचिरे । अतः सूत्रकृद्भिरपि नाभिद्धिरे ॥ ५८ ॥

तत्र प्रागभावमाविभीवयन्ति—

यन्निवृत्तावेव कार्यस्य समुत्पत्तिः सोऽस्य प्रागभावः॥५९॥

यस्य पदार्थस्य निवृत्तावेव सत्याम्, न पुनरनिवृत्ताविषः; अतिव्या-प्तिप्रसक्तेः । अन्धकारस्यापि निवृत्तौ किचिज्ज्ञानीत्पत्तिदर्शनादन्धकार-स्यापि ज्ञानप्रागभावत्वप्रसङ्गात् । न चैवमपि रूपज्ञानं तन्निवृत्तावेवोत्पद्यत इति तत्प्रति तस्य तत्त्वप्रसिक्तिरिति वाच्यम् । अतीन्द्रियदर्शिनि नक्तं-चरादौ च तद्भावेऽपि तद्भावात् । स इति पदार्थः, अस्येति कार्यस्य ॥५९॥ अत्रोदाहरन्ति-

यथा मृत्पिण्डनिवृत्तावेव समुत्पद्यमानस्य घटस्य मृत्पिण्डः ॥ ६० ॥

प्रध्वंसाभावं प्राहु:-

बदुत्पत्तौ कार्यस्यावश्यं विपत्तिः सोऽस्य प्रध्वंसाभावः॥६१॥

यस्य पदार्थस्योत्पत्तौ सत्यां प्रागुत्पन्नकार्यस्यावदयं नियमेन, अन्यथा-तिप्रसङ्गाद् विपत्तिर्विघटनम्, सोऽस्य कार्यस्य प्रध्वंसाभावोऽभिधी-यते ॥ ६१॥

उदाहरन्ति-

यथा कपालकदम्बकोत्पत्तौ नियमतो विपद्यमानस्य कलशस्य कपालकदम्बकम् ॥ ६२ ॥

इतरेतराभावं वर्णयन्ति-

स्वरूपान्तरात् स्वरूपव्यावृत्तिरितरेतराभावः ॥ ६३ ॥ स्वभावान्तरात्र पुनः स्वस्करपादेव तस्याभावप्रसक्तेः, स्वरूपव्या-वृत्तिः स्वस्वभावव्यवच्छेद इतरेतराभावोऽन्यापोहनामा निगद्यते ॥६३॥ वदाहरणमाहु:--

यथा स्तम्भस्वभावात् कुम्भस्वभावव्यावृत्तिः ॥ ६४ ॥ असन्ताभावमुपदिशन्ति-

कालत्रयाऽपेक्षिणी हि तादात्म्यपरिणामनिवृत्तिरखन्ता-

भावः ॥ ६५ ॥

अतीताऽनागतवर्त्तमानरूपकालत्रयेऽपि याऽसौ तादात्म्यपरिणाम-निवृत्तिरेकत्वपरिणतिन्यावृत्तिः, सोऽत्यन्ताभावोऽभिधीयते ॥ ६५ ॥ निवर्शयन्ति--

यथा चेतनाऽचेतनयोः ॥ ६६ ॥

न खलु चेतनमात्मतत्त्वमचेतनपुद्गलात्मकतामचकलत्, कलयित, कलयिष्यति वा । तचैतन्यविरोधात् । नाष्यचेतनं पुद्गलतत्त्वं चेतनख-रूपताम् । अचेतनलविरोधात् ॥ ६६ ॥

अथोपल्रविंध प्रकारतो दर्शयन्ति-

उपलब्धेरपि द्वैविध्यमविरुद्धोपलब्धिर्विरुद्धोपलब्धिश्राह्ण।

न केवलसुपलन्ध्यनुपलन्धिभ्यां भिद्यमानलेन हेतोहेंविध्यमित्य-पेर्थः। अविरुद्धो विरुद्धश्चात्र साध्येन सार्द्धे द्रष्टन्यः । ततस्तस्योपल-विधरिति ॥ ६७ ॥

आद्याया भेदानाहु:-

तत्राविरुद्योपलन्धिर्विधिसिद्धौ षोढा ॥ ६८ ॥

तानेव व्याख्यान्ति-

साध्येनाविरुद्धानां व्याप्यकार्यकारणपूर्वचरोत्तरचर-

सहचराणामुपलन्धः ॥ ६९ ॥

वतो व्याप्याऽिवरुद्धोपळिथः, कार्योऽिवरुद्धोपळिथः, कार्पाऽिव-रुद्धोपळिथः, पूर्वचरािवरुद्धोपळिथः, उत्तरचरािवरुद्धोपळिथः, सह-चरािवरुद्धोपळिथरिति पट् प्रकारा भवित्त । अत्र हि साध्यं शब्दस्य परिणािमलािद तस्याऽिवरुद्धं व्याप्यादि प्रयत्नानन्तरीयकलािद् वश्य-माणं तदुपळिथिरिति । अत्र भिक्षुर्भाषते—विधिसिद्धौ स्वभावकार्ये एव साधने साधीयसी, न कारणम्। तस्यावश्यंतया कार्योत्पादकत्वाभावात्। प्रतिबद्धावस्यस्य सुग्रेरावस्यस्य चाधूमस्यािप धूमध्वजस्य दर्शनात्, अप्रतिबद्धसामध्यम्, उप्रसामग्रीकं च तद्गमकिसित्वे चत्। एवमेतत्, किन्तु नैतादश्यमवांग्हशाऽवसातुं शक्यिमिति ॥ ६९॥

. तन्निराकर्तु कीर्तयन्ति–

तमस्विन्यामास्वाद्यमानादाम्रादिफलरसादेकसामग्न्यनु-मित्या रूपाद्यनु।मितिमभिमन्यमानैरभिमतमेव किमपि कारणं हेतुतया यत्र शक्तेरप्रतिस्खलनमपरकारणसा-

### कल्यं च॥ ७०॥

तमस्विन्यामिति रूपाप्रताक्षलसूचनाय । शक्तेरप्रतिस्वलनं सामर्थ्य-स्वाऽप्रतिबन्धः । अपरकारणसाकल्यं शेषनिःशेषसहकारिसम्पर्कः । रजन्यां रस्यमानात्किल रसात् तज्जनकसामग्न्यनुमानम्, ततोऽपि रूपा-नुमानं भवति । प्राक्तनो हि रूपक्षणः सजातीयरूपान्तरक्षणलक्षणं कार्य कुर्वन्नेव विजातीयं रसळक्षणं कार्यं करोतीति प्राक्तनस्पक्षणात्सजातीयो-त्पाद्यरूपक्षणान्तरानुमानं मन्यमानैः सौगतैरनुमतमेव किश्वत्कारणं हेतुः, यिसम् सामर्थ्याप्रतिवन्धः, कारणान्तरसाकरूयं च निश्चेतुं शक्यते। अथ नैतन् कारणात् कार्यानुमानम्, किन्तु स्वभावानुमानमदः। ईदृशरू-पान्तरोत्पाद्समर्थिमदं रूपमीदृशरसजनकत्वादिस्यं तत्स्वभावभूतस्यैव तज्जननसामर्थ्यस्यानुमानादिति चेत्। नन्वेतदिप प्रतिवन्धाभावकारणा-न्तरसाकर्त्यानर्णयमन्तरेण नोपपद्यत एव। तन्निश्चयेतु यदि कारणादेव तस्मात् कार्यमनुमास्यते, तदा किं नाम दुश्चरितं चेतस्ती विचारयेत्?। एवमस्यत्रच्छाया छत्रादियादीन्यव्यभिचारनिश्चयादनुमानान्येवेत्युक्तं भवति॥७०॥

अथ पूर्वचरोत्तरचरयोः खभावकार्यकारणहेलनन्तर्भावाद्भेदान्तर-त्वं समर्थयन्ते-

पूर्वचरोत्तरचरयोर्न स्वभावकार्यकारणभावा तयोः

## कालव्यवहितावनुपलम्भात् ॥७१॥

साध्यसाधनयोस्तादात्म्ये सित स्वभावहेतौ, ततुत्पत्तौतु कार्ये कारणे पाऽन्तर्भावो विभाव्येत । न चैते स्तः । तादात्म्यं हि समसमयस्य प्रयक्षा-वाऽन्तर्भावो विभाव्येत । न चैते स्तः । तादात्म्यं हि समसमयस्य प्रयक्षा-वन्तरीयकत्वपरिणामित्वादेरुपपन्नम् । ततुत्पत्तिक्षान्योऽन्यमव्यवहितस्यैव धूमधूमध्वजादेः समधिगता । न तु व्यवहितकालस्य । अतिप्रसक्तेः ॥७१॥ नतु कालव्यवधानेऽपि कार्यकारणभावो भवत्येव, जामद्वोधप्रवोधयोर्भ-रणारिष्टयोश्च तथा दर्शनादिति प्रतिजानानं प्रज्ञाकरं प्रतिक्षिपन्ति—

न चातिकान्तानागतयोजीय्रदशासंवेदनमरणयोः प्रबोधो-त्पातौ प्रति कारणलं, व्यवहितत्वेन निर्व्योपारलात्॥७२॥

अयमर्थः । जाप्रइशासंवेदनमतीतम् , सुप्तावस्थोत्तरकालभाविद्वानं वर्तमानं प्रतिः मरणं चानागतं ध्रुवावीक्षणादिकमरिष्टं साम्प्रतिकं प्रति व्यवहितत्वेन व्यापारपराङ्मुखम् , इति कथं तत्तत्र कारणलमवलम्बेति । निर्व्यापारस्यापि तत्कल्पने सर्वे सर्वस्य कारणं स्यात्।।७२॥ इद्मेव भावयन्ति-

स्वव्यापारापेक्षिणी हि कार्ये प्रति पदार्थस्य कारणत्वव्य-

वस्था, कुलालस्येव कलशं प्रति ॥७३॥

अन्वयन्यतिरेकावसेयो हि सर्वत्र कार्यकारणभावः।तौ च कार्यस्य कारणन्यापारसन्यपेक्षावेव युज्येते । कुम्भस्येव कुम्भकारन्यापारसन्य-पेक्षाविति ॥७३॥

नतु चातिकान्ताऽनागतयोर्व्यवहितत्वेऽपि व्यापारः कथं न स्या-दित्यारेकामघरयन्ति-

न च व्यवहितयोस्तयोर्व्यापारपरिकल्पनं न्याय्यमति-

प्रसक्तेः ॥७१॥

तयोरतिकान्तानागतयोर्जाग्रदशासंवेदनमरणयोः ॥७४॥ अतिप्रसक्तिमेव भावयन्ति-

परम्पराज्यबहितानां परेषामपि तत्कल्पनस्य निवारयितु-मशक्यत्वात् ॥ ७५ ॥

परेषामिप रावणशङ्क्षचकवर्त्यादीनाम्। तत्कल्पनस्य व्यापारकल्पनस्य । अथान्वयव्यतिरेकसमिषाग्न्यः कार्यकारणभावः । ततो व्यवधानाविशेषेऽपि यस्यैव कार्यमन्वयव्यतिरेकावनुकरोति, तदेव तत्कारणम् । अन्यथाऽव्यवधानाविशेषेऽपि किं न काष्ठकृशानुवन्तत्र स्थित एव शर्कराकणनिकरोऽपि धूमकारणं स्यान् ? ततो नातिप्रसङ्ग इति चेन् । नन्वन्वयस्तद्भावे भावः,
स चौत्र तावन् नास्येव । जाध्रद्गासंवेदनगरणयोरभाव एव सर्वदा तत्कायोत्पादान् । अथ स्वकाले सतोरेव तयोस्तत्कार्योत्पत्तरन्वयः कथं न स्यादिति चेन्, तर्हीहशोऽयं रावणादिभिरप्यस्यास्येव । सत्यम्, अस्त्येव व्यतिरेकस्तु रिक्त इति चेन् । ननु कोऽयं व्यतिरेको नाम ? तद्भावेऽभाव इति
चेन्, स तर्हि जाध्रद्शासंवेदनादेः कथं स्यात्। तद्भाव एव सर्वदा प्रवोधाद्मभीवान् । स्वकाले त्यभावस्तस्य नास्त्येविति कथं व्यतिरेकः सिद्धिमधिवसेन् ? इति न व्यवहितयोः कार्यकारणभावः संभवित ॥ ७५ ॥

सहचरहेतोरिप स्वभावकार्यकारणेषु नान्तर्भाव इति दर्भयन्ति— सहचारिणोः परस्परस्वरूपपरित्यागेन तादात्म्यानुपपत्तेः, सहोत्पादेन तदुत्पत्तिविपत्तेश्च, सहचरहेतोरिप प्रोक्तेषु नानुप्रवेशः॥ ७६॥

यदि हि सहसंचरणशीळयोर्वस्तुनोस्तादात्म्यं स्यात्, तदा परस्पर-परिहारेण स्वरूपोपळम्भो न भवेत् । अथ तदुत्पत्तिः, तदा पौर्वापर्ये-णोत्पाद्यसङ्गात् सहोत्पादो न स्यात् । न चैवम् । ततो नास्य प्रोक्तेषु स्वभावकार्यकारणेष्वन्तभीवः ॥ ७६ ॥

इदानीं मन्दमतिव्युत्पित्तिमित्तं साधर्म्यवैधर्म्योभ्यां पञ्चावयवां व्याप्याविरुद्धोपलब्धिभुदाहरन्ति-

ध्वनिः परिणतिमान् प्रयत्नानन्तरीयकत्वात् ,यः प्रयत्नान्तरीयकः स परिणतिमान् ,यथा स्तम्भो,यो वा न परि. णतिमान् स न प्रयत्नानन्तरीयको, यथा वान्ध्येयः; प्रयन्त्रानन्तरीयकश्च ध्वनिः, तस्मात्परिणतिमानिति व्याप्यस्य साध्येनाऽविरुद्धस्योपळिचाः साध्येनाऽविरुद्धस्योपळिचाः साध्येनाऽविरुद्धस्योपळिचाः

अत्र ध्वतिः परिणतिमानिति साध्यधमीविशिष्टधर्म्यभिधानस्पा प्रतिज्ञा । प्रयक्षानन्तरीयकलादिति हेतुः । यः प्रयक्षानन्तरीयक इत्यादी तु व्याप्तिप्रदर्शनपूर्वौ साधम्यवैषम्यीभ्यां स्तम्भवान्ध्येयस्पौ दृष्टान्तौ । प्रयक्षानन्तरीयकश्च ध्वनिरित्युपनयः। तस्मात्परिणतिमानिति निगमनम् । यद्यपि व्याप्यत्वं कार्यादिहत्नामप्यस्ति, साध्येन व्याप्यत्वात् । तथापि तन्नेह विवक्षितम्, किन्तु साध्येन तदात्मीभृतस्याकार्यादिरूपस्य प्रयक्षानन्तरीयकलादेः सरूपमित्यदोषः ॥ ७७॥

अथ कार्योऽविरुद्धोपलब्ध्यादीनुदाहरन्ति-

अस्यत्र गिरिनिकुञ्जे धनञ्जयो धूमसमुपलम्भादिति कार्यस्य ॥ ७८ ॥ साध्येनाऽविरुद्धस्थोपछव्धिरिति पूर्वसूत्रादिहोत्तरत्र चानुवर्तनी-यम् ॥ ७८ ॥

भविष्यति वर्षे तथाविधवारिवाहविलोकनादिति कारणस्य ॥ ७९ ॥

तथाविधेति सातिशयोत्रतलादिधमोंपेतलं गृह्यते ॥७९॥ उदेष्यति सुहूर्त्तान्ते तिष्यतारकाः पुनर्वसूद्यदर्श-नादिति पूर्वचरस्य॥ ८०॥

तिष्यतारकेति पुष्यनक्षत्रम् ॥८०॥

उद्गुर्मुहूर्त्तात्पूर्व पूर्वफल्गुन्य उत्तरफल्गुनीनासुद्ग-मोपलब्धेरित्युत्तरचरस्य ॥ ८१ ॥ अस्तीह सहकारफले रूपविशेषः समाखाद्यमानर-

सविशेषादिति सहचरस्य ॥ ८२ ॥

इयं च साक्षात् षोढाऽविरुद्धोपल्लिधरुक्ता । परम्परया पुतः संभव-न्तीयमञ्जेवान्तर्भावनीया । तद्यथा, कार्यकार्याऽविरुद्धोपल्लिधः कार्यावि-रुद्धोपल्ल्यो । अभूदत्र कोशः कलशोपलम्भात् इति । कोशस्य हि कार्य कुशूल्यसस्य चाविरुद्धं कार्यं कुम्भ इत्येवमन्या अण्यत्रवान्तर्भाव-नीयाः ॥८२॥

अधुना विरुद्धोपळव्यिभेदानाहु:-विरुद्धोपळव्यिस्तु प्रतिषेधप्रतिपत्तौ सप्तप्रकारा ॥८३॥

प्रथमप्रकारं प्राक् प्रकाशयन्ति-

तत्राद्या स्वभावविरुद्धोपलिब्धः ॥८४॥

प्रतिषेध्यस्यार्थस्य यः स्वभावः स्वरूपम् , तेन सह यत् साक्षाद् विरुद्धम् , तस्योपछव्धिः स्वभावविरुद्धोपछव्धिः ॥ ८४॥ एतामुदाहरन्ति-

यथा नारखेव सर्वथैकान्तोऽनेकान्तस्योपलम्भात् ॥८५॥

स्पष्टो हि सर्वथैकान्तानेकान्तयोः साक्षाद्विग्रेषो भावाऽभावयोरित । नन्वयमतुपछिव्धहेतुरेव युक्तः "यावान् कश्चित् प्रतिषेधः स सर्वोऽतुप-छ्व्धेः" इति वचनादिति चेत्। तन्मछीमसम्। उपछम्भाभावस्यात्र हेतुत्वे-नानुपन्यासात् । अथ विरुद्धयोः सर्वथैकान्तानेकान्तयोर्विह्वशीतस्पर्श्वेषोरिव प्रथमं विरोधः खभावानुपछ्व्ध्या प्रतिपन्न इरानुपछिष्धमूछ्व्यात्स्वभावविरुद्धोपछव्धेरनुपछिष्धमूष्ठ्वेष्ठ स्ताविष्ठा प्रयाप्ति प्रथमं विरोधः स्वभावानुपछ्व्या प्रतिपन्न इरानुपछिष्ठिम् स्वप्ति भूषरावौं, साध्य प्रमाद्यक्षमूछ्व्यात्स्वभावविरुद्धोपछव्धेरनुपछिष्ठिक्षेत्र सतीदमण्यनुमानं प्रवर्वेत इति प्रस्थमूळ्लादिदमिष प्रस्थक्षं किं न स्वात् १ इति ॥८५॥

विरुद्धोपलब्धेराद्यप्रकारं प्रदृश्ये शेषानाख्यान्ति-

प्रतिषेध्यविरुद्धव्याप्तादीनामुपलब्धयः षट् ॥८६॥

प्रतिषेध्येनार्थेन सह ये साक्षाद्विरुद्धास्तेषां ये व्याप्ताद्यो व्याप्य-कार्यकारणपूर्वचरोत्तरचरसहचरास्तेषासुपळव्ययः पड् भवन्ति । विरुद्ध-व्याप्तोपळिव्यः, विरुद्धकार्योपळिव्यः, विरुद्धकारणोपळिव्यः, विरु-द्धपूर्वचरोपळिव्यः, विरुद्धोत्तरचरोपळिव्यः, विरुद्धसहचरोपळिव्य-श्चेति ॥८६॥

क्रमेणासामुदाहरणान्याहु:-

विरुद्धव्यातोपलिब्धर्यथा नास्यस्य पुंसस्तत्त्वेषु

निश्चयस्तत्र सन्देहात् ॥८७॥

अत्र जीवादितत्त्वगोचरो निश्चयः प्रतिषेध्यः, तद्विरुद्धश्चानिश्चयः, तेन व्याप्तस्य सन्देहस्योपलविधः ॥८७॥

विरुद्धकार्योपलिबर्यथा न विद्यतेऽस्य क्रोधाद्यप-

शान्तिर्वदनविकारादेः ॥८८॥

बद्नविकारस्ताम्रतादिः, आदिशब्दादधरस्फुरणादिपरिग्रहः। अञ्च

च प्रतिषेध्यः क्रोधाशुपरामः, तद्विरुद्धस्तद्तुपरामः, तत्कार्थस्य वदनवि-कारादेरुपछिद्यः ॥८८॥

विरुद्धकारणोपल्डिघर्यथा नास्य महर्षेरसत्यं वचः समस्ति

रागद्देषकालुष्याऽकलङ्कितज्ञानसंपन्नत्वात् ॥८९॥

प्रतिषेष्येन ह्यसत्येन सह विरुद्धं सत्यम्, तस्य कारणं रागद्देषका-छुज्याकरुङ्कितज्ञानम्। तत् कुतश्चित्सूक्ताभिधानादेः सिद्धात् सत्यं साध-यति । तच्च सिद्धादसत्यं प्रतिषेषति ॥८९॥

विरुद्धपूर्वचरोपलन्धर्यथा नोद्गमिष्यति मुहूर्त्तान्ते पुष्यतारा रोहिण्युद्गमात् ॥९०॥

प्रतिषेष्योऽत्र पुष्यतारोद्गमः, तदिरुद्धो सृगशीर्षोदयः, तदनन्तरं पुनर्वसूदयस्यैव भावात् । तत्पूर्वचरो रोहिण्युदयस्तस्योपछव्धिः ॥९०॥

विरुद्धोत्तरचरोपलिब्धयेथा नोदगान्मुहूर्तोत्पूर्व मृगशिरः पूर्वफलान्युदयात् ॥९१॥

प्रतिषेध्योऽत्र सृगशीर्षोदयः, तद्विरुद्धो मघोदयः, अनन्तरमाद्रौं-द्यादेरेव भावात् । तदुत्तरचरः पूर्वफल्गुन्युदयस्तस्योपछव्यिः ॥९१॥

विरुद्धसहचरोपल्रन्धिर्यथा नास्त्यस्य मिथ्याज्ञानं सम्यग्दर्शनात् ॥९२॥

श्रतिषेध्येन हि मिध्याज्ञानेन सह विरुद्धं सम्यग्ज्ञानम्, तत्सहचरं सम्यग्द्शंनम् । तज्ञ प्राण्यनुकम्पादेः कुतश्चित् लिङ्गात्प्रसिद्धात्सहचरं सम्यग्ज्ञानं साधयति । इयं च सप्तप्रकाराऽपि विरुद्धोपल्लिधः प्रतिषेध्यनार्थेन साक्षाद्विरोधमाश्रित्योक्ता, परम्परया विरोधाश्रयणेन त्यनेक-प्रकारा विरुद्धोपल्लिधः संभवन्त्यऽत्रैवाभियुक्तैरन्तभावनीया । तद्यथा कार्यविरुद्धोपल्लिधर्यापकविरुद्धोपल्लिधः कारणविरुद्धोपल्लिधरित त्रयं स्वभावविरुद्धोपल्लिधर्ये । तत्र कार्यविरुद्धोपल्लिधर्येथा नात्र देहिनि

दुः खकारणमस्ति सुखोपलम्भादिति । साक्षादत्र सुखदुः खगोर्विरोधः । प्रतिषेध्यस्यभावेन तुदुः खकारणेन परम्परया। व्यापकविरुद्धोपलव्यिध्यं मान्यस्त्र सानलाह्मानल्योन् विरोधः । प्रतिषेध्यस्यभावेन तु ज्ञानलव्याप्येन प्रामाण्येन व्यवहितः । कारणविरुद्धोपलव्यिध्यं नासौ रोमहर्षादिविशेषवान् समीपवर्षिन् पावकविशेषादिति । अत्र पावकः साक्षाद्विरुद्धः शीतेन । प्रतिषेध्यस्यभावेन तु रोमहर्षादिना शीतकार्येण पारम्पर्येण । ये तु नास्त्रस्य हिमजनित्रोपस्पर्योप्यक्षित्रेष्यस्य हिमजनित्रोपस्पर्योप्यक्षित्रेष्यस्य हिमजनित्रोपस्पर्योप्यक्षित्रेष्यस्य हिमजनित्रोपस्पर्योप्यक्षादिविशेषस्य कारणं हिमं तद्विरुद्धोऽप्रिस्तत्कार्यं धूम इत्याद्यः कारणविरुद्धकार्य्योपलव्यकार्योपल्यकार्यं विरुद्धोपल्यकेर्येन् । ते यथासंभवं विरुद्धकार्य्योपलव्यकार्यं विरुद्धानित्यकार्यं विरुद्धानित्वन्तर्भावनित्राप्यः ॥९२॥

सम्प्रत्यनुपलिधं प्रकारतः प्राहुः-

अनुपलन्धेरिप द्वैरूप्यम् , अविरुद्धानुपलन्धिर्विरुद्धा— नुपलन्धिश्च ॥९३॥

अविरुद्धस्य प्रतिषेध्येनार्थेन सह विरोधमप्राप्तस्यानुपळव्धिराविरु-द्धाऽनुपळव्धिः । एवं विरुद्धानुपळव्धिरिप ॥९३॥ सम्प्रत्यविरुद्धानुपळव्धीर्निषेधसिद्धौ प्रकारसङ्ख्यामाख्यान्ति–

तत्राविरुद्धानुपलन्धिः प्रतिषेधावबोधे सप्तप्रकारा ॥९४॥ अमृतेव प्रकारान् प्रकटयन्ति—

प्रतिषेध्येनाविरुद्धानां स्वभावव्यापककार्वकारणपूर्वच-

रोत्तरचरसहचराणामनुपळिष्यः ॥९५॥

एवं च स्वभावानुपलन्धिः, ज्यापकानुपलन्धिः, कार्यानुपलन्धिः, कारणानुपलन्धिः, पूर्वचरानुपलन्धिः, उत्तरचरानुपलन्धिः, सह्चरानु-पलन्धिश्चेति ॥९५॥

क्रमेणामूरुदाहरन्ति-

स्वभावानुपलिधर्यथा नास्यत्र भूतले कुम्भ उपलिध-

लक्षणप्राप्तस्य तत्स्वभावस्यानुपलम्भात् ॥९६॥

उपलिधलक्षणप्राप्तस्येति उपलिधिर्ज्ञानम्, तस्य लक्षणानि कारणानि चक्कुरादीनि, तैर्क्षुपलिधलिहस्यते जन्यत इति यावन् तानि प्राप्तः; जनक-लेनोपलिधकारणान्तर्भावात् स तथा दृश्य इत्यर्थस्तस्यानुपलम्भात्।।९६॥

व्यापकानुपलिधर्यथा नास्यत्र प्रदेशे पनसः पादपानु-

पलब्धेः ॥९७॥

कार्यानुपलिबर्धयेथा नास्त्यत्राप्रतिहतशक्तिकं बीजमङ्कु-रानवलोकनात् ॥९८॥

अप्रतिहतशक्तिकलं हि कार्य प्रत्यप्रतिबद्धसामर्थ्यलं कथ्यते । तेन बीजमात्रेण न व्यभिचारः ॥९८॥

कारणाऽनुपलिबर्धथा न सन्त्यस्य प्रशमप्रभृतयो भावा-स्तन्त्वार्थश्रद्धानाभावात् ॥९९॥

प्रश्नमप्रभृतयो भावा इति प्रश्नमसंवेगौनेवेदानुकम्पास्तिक्यलक्षण-जीवपरिणामविशेषाः। तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनं तस्याऽभावः कुतोऽपि देवद्रव्यभक्षणादेः पापकर्मणः सकाशात्सिद्धांस्तत्त्वार्थश्रद्धानकार्यभू-तानां प्रश्नमादीनामभावं गमयति ॥९९॥

पूर्वचरानुपलन्धर्यथा नोद्गमिष्यति मुहूर्चान्ते स्वाति-नक्षत्रं चित्रोद्यादर्शनात् ॥१००॥

उत्तरचरातुपलिब्धर्यथा नोदगमत् पूर्वभद्रपदा सुद्ध-र्चात्पूर्वमुत्तरभद्रपदोद्गमानवगमात् ॥१०१॥ सहचरानुपलिब्धर्यथा नारलस्य सम्यग्ज्ञानं सम्यग्-दर्शनानुपलब्धेः ॥१०२॥ इयं च सप्तधाऽप्यनुपलन्धिः साक्षादनुपलम्भद्वारेण, परम्परया पुन-रेषा सम्भवन्स्रत्रेवाऽन्तर्भावनीया । तथाहि । नास्ति एकान्तनिरन्वयं तत्त्वम्, तत्र क्रमाक्रमानुपलन्धेरिति या कार्यव्यापकानुपलन्धः, निरन्व-यतत्त्वकार्यस्यार्थिक्रयारूपस्य यद्यापकं क्रमाक्रमरूपं तस्यानुपलम्भस-द्वावात्, सा व्यापकानुपलन्धावेव प्रवेशनीया । एवमन्या अपि यथा-सम्भवमास्वेव विशन्ति ॥१०२॥

विरुद्धानुपल्रिंध विधिसिद्धौ भेदतो भाषन्ते-

विरुद्धानुपलन्धिरतु विधिप्रतीतौ पञ्चधा ॥१०३॥ <sub>तानेव</sub> भेदानाहु:-

विरुद्धकार्यकारणस्वभावव्यापकसहचरानुपलम्भ-

भेदात्॥ १०४॥

विधेयेनाथेन विरुद्धानां कार्यकारणस्वभावन्यापकसहचराणामतुप-लम्भा अनुपल्रन्थयस्तैर्मेदो विशेषस्तस्मात् । ततश्च विरुद्धकार्यानु-पल्रन्थः, विरुद्धकारणानुपल्रन्थः, विरुद्धस्वभावानुपल्लन्थः, विरुद्ध-न्यापकानुपल्लन्थः, विरुद्धसहचरानुपल्लन्धिश्चेति ॥१०४॥

क्रमेणैतासामुदाहरणान्याहु:-

विरुद्धकार्यानुपलिबधर्यथाऽत्र शरीरिणि रोगातिशयः

समस्ति, नीरोगव्यापारानुपलब्धेः ॥१०५॥

विधेयस्य हि रोगातिशयस्य विरुद्धमारोग्यम्, तस्य कार्यं विशिष्टो व्यापारः,तस्यानुपखन्धिरियम् ॥१०५॥

विरुद्धकारणानुपलन्धिर्यथा विद्यतेऽत्र प्राणिनि कष्टमिष्ट-संयोगाभावात् ॥१०६॥

अत्र विधेयं कष्टम्, तद्विरुद्धं सुखम्, तस्य कारणं इष्टसंयोगः, तस्यानुपळान्धिरेषा ॥ १०६ ॥

# विरुद्धस्वभावानुपलन्धिर्यथा वस्तुजातमनेकान्तात्म-कमेकान्तस्वभावानुपलम्भात् ॥१०७॥

वस्तुजातमन्तरङ्गो बहिरङ्गश्च विश्ववर्ती पदार्थसार्थः। अस्येत गम्यते निश्चीयत् इत्यन्तो धर्मः, न एकोऽनेकः, अनेकश्चासावन्तश्चानेकान्तः। स आत्मा सभावो यस्य वस्तुजातस्य तदनेकान्तात्मकं सदसदाद्यनेकधर्मान्तमकमित्यर्थः। अत्र हेतुः एकान्तस्वभावस्य सदसदाद्यन्यतरधर्मावधारणस्त्रस्यातुपलम्भादिति । अत्र विधेयेनानेकान्तात्मकलेन सह विरुद्धः सदाद्येकान्तस्वभावः, तस्यातुपलव्धिरसौ ॥१०॥।

विरुद्धव्यापकानुपलिब्धर्यथा अस्त्यत्र च्छाया, औष्ण्या-नुपलब्धेः ॥१०८॥

विधेयया छायया विरुद्धस्तापः, तद्व्यापकमौष्ण्यम्, तस्यानुपरु-विधरियम् ॥१०८॥

विरुद्धसहचरानुपलन्धिर्यथा अस्त्यस्य मिथ्याज्ञानं, सम्यग्दर्शनानुपलन्धेः ॥१०९॥

विधेयेन मिथ्याज्ञानेन विरुद्धं सम्यग्ज्ञानम्, तत्सहचरं सम्यग्-दर्शनम्, तस्यानुपळव्धरेषा ॥१०९॥

इति प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविराचितायां रत्नाकरावतारिकारूयल्रघुटीकायां स्मरणप्रत्यभिज्ञान-तर्कान्रुमानस्वरूपीनर्णयस्तृतीयः परिच्छेदः ॥

# <sub>अईम्</sub> ऋथ चतुर्थः परिच्छेदः ।

संप्रति परोक्षस्य पश्चमप्रकारमागमाख्यं बहु वक्तव्यत्वात् परिच्छेदा-न्तरेणोपदिशन्ति-

# आप्तवचनादाविभूतमर्थसंवेदनमागमः ॥ १ ॥

आप्तः प्रतिपाद्यिष्यमाणस्त्ररूपः, तद्वचनाज्ञातमर्थज्ञानमागमः। आगम्यन्ते मर्याद्याऽवबुध्यन्तेऽर्था अनेनेत्यागमः॥१॥

नतु यद्यर्थसंवेदनमागमः, तर्हि कथमाप्तवचनात्मकोऽसौ सिद्धा-न्तविदां प्रसिद्ध इत्याशङ्कथाऽऽहु:-

### उपचारादाप्तवचनं च ॥ २ ॥

प्रतिपाद्यज्ञानस्य श्वाप्तवचनं कारणिमित कारणे कार्योपचारात् तद् प्यागम इत्युच्यते, अनन्योपायताख्यापनार्थम्। अत्रैवं वदन्ति काणादाः— शब्दोऽनुमानम्, ज्याप्तिम्हणवलेनार्थप्रतिपादकत्वाद्, धूमवत्, इति । तत्र हेतोरामुखे कूटाकूटकार्षपणनिरूपणप्रवणप्रस्रक्षेण ज्यभिचारः, तथाभूतस्थापि तत्प्रस्रस्रसानुमानरूपताऽपायात्। आः! कथं प्रस्रक्षं नाम् भूत्वा ज्याप्तिम्रहणपुरस्सरं पदार्थं परिच्छिन्द्यात् ? जन्मीछितं हि चेह्नो-चनम्, जातमेव परीक्षकाणां कूटाकूटविवेकेन प्रस्रक्षमिति क ज्याप्ति-म्रहणावसर इति चेत्, एतदेवान्यत्रापि प्रतीहि । तथाहि । समुचारितश्चेद् ध्विनः; जातमेव जनस्य शब्दार्थसंवेदन्तिमिति क ज्याप्तिमहणावकाश इति । एवं तिहं नालिकेरद्वीपवासिनोऽपि पनसश्चवत्त्वत् तद्र्थसंवित्तः स्यादिति चेत्, कि नापरीक्षकस्थापि कार्षापणे कूटाकूटविवेकेन प्रसक्कोत्पत्तिः ? । अथ यावानेतादृशाविशेषसमाकालेतकलेवरः कार्षापणः, तावानशेषः कूटो-ऽकूटो वा निष्टक्कनीयस्त्रयाः इत्युपदेशसाहायकापेक्षं चक्षुरादि तिह्वेके कौशलंकल्यतिः नचापरीक्षकस्यायं प्राक् प्रावर्त्तिचेत चेत्, तिहं शब्दोऽपि यावान् पनसशब्दस्तावान् पनसार्थवाचक इति संवित्तिसहायः तत्प्रति- पादने पटीयान्; नच नालिकेरद्वीपवासिनः प्रागियं प्रादुरासीदिति कथं तस्य तत्प्रतीतिः स्यात् ?। अथैतादृशसंवेद्नं ज्याप्तिसंवेद्नरूपमेव, तद्पेक्षायां च शब्दार्थज्ञानमनुमानमेव भवेदिति चेत्, कूटाकूटकार्षापण-विवेकप्रत्यक्षमि किन्न तथा ?। तत्रापि तथाविधोपदेशस्य ज्याप्त्यहेख-स्तरूपत्वात्। अथ व्याप्तेः प्राक् प्रवृत्ताविप तदानीमभ्यासद्शापन्नत्वेनान-पेक्षणात् प्रत्यक्षमेवैतत् , तद्पेक्षायां तु भवत्येवैतद्नुमानम् ,ऋटोऽयं कार्षा-पणः, तथाविधविशेषसमन्वितत्वात्, प्राक्षेक्षितकार्षापणवत्, इति चेत्, . एतदेव समस्तमन्यत्रापि तुल्यं विदाङ्करोतु भवान् । न खल्वभ्यासदशायां कोऽपि ज्याप्तिं शब्देऽप्यपेक्षते, सहसैव तज्ज्ञानोत्पत्तेः। अनभ्यासे तु को नाम नानुमानतां मन्यते ? यथा कस्यचिद्विस्मृतसङ्केतस्य कालान्तरे पनसज्ञब्द्श्रवणे; यः पनसज्ञब्दः स आमूलफलेग्रहिविटिपविशेषवा-चकः, यथा यज्ञदत्तोक्तः प्राक्तनः, तथा चायमपि देवदत्तोक्त इति । एवं च पक्षेकदेशे सिद्धसाध्यता, शब्दोऽनुमानमित्यत्र सकलवाचकानां पक्षीकृतानामेकदेशस्यानुमानरूपतया स्त्रीकृतत्वात् । यस्त्वागमरूपतया स्वीकृतः शब्दः, तत्राभ्यासद्शापन्नत्वेन व्याप्तिम्रहणापेक्षेव नास्ति । अन्यथा कूटाकूटकार्पापणप्रत्यक्षेण व्यभिचारापत्तेः । तथा च हेतोर-सिद्धिः। एवं च (शब्दलस्य व्याप्तिग्रहणानपेक्षत्वे सिद्धे) विवादास्पदः शब्दो नातुमानम्, तद्विभिन्नसामग्रीकत्वात्, कूटाकूटकार्षापणविवेक-प्रसक्षवत्, इति सिद्धम् । किंच । वाचामनुमानमानतामातन्वानोऽसौ कथं पक्षधर्मतादिकमादर्शयेत् ?। चैत्रः ककुदादिमदर्थविवक्षावान् , गोश-ब्दोचारणकर्तृत्वात्, अहमिवः इतीत्थमिति चेत्, नन्वतो विवक्षामात्रस्यैव प्रतीतिः स्यात्, तथा च कथमर्थे प्रवृत्तिर्भवेत् ?। विवक्षातोऽर्थसिद्धिरिति चेत्।मैवम्।अस्यास्तद्यभिचारात्,अनाप्तानां अन्यथाऽपि तदुपछब्धेः। अथ यथा प्रोक्ताच्छब्दात् तथाऽऽप्तविवक्षाऽतोऽक्षूणैवार्थसिद्धिर्भविष्य-तीति चेत् । सत्यम् । किन्त्वप्रतीतिपराहतैवेयं परम्परा, शब्दश्रुतौ सत्यां प्रतीत्यन्तराज्यविहतस्यैव अर्थस्य संवेदनात्, यथा छोचनज्यापारे सति रूपस्य। अपि च। अप्रातीतिकैतादकल्पनामहापातकं क्रियतां नाम, यदि नान्या गतिः स्यात्, अस्ति चेयं, शब्दस्य स्वाभाविकवाच्यवाचकभावसं- बन्धद्वारेण अर्थप्रसायकत्वोपपत्तेः । एतच "स्वाभाविकसामध्येसम-याभ्यां-" इत्यादि सूत्रे निर्णेष्यते ॥ २ ॥

**उदाहरन्ति**–

समस्यत्र प्रदेशे रत्निधानं सन्ति रत्नसानुप्रभृतयः ॥३॥ वक्ष्यमाणलौकिकजनकादिलोकोत्तरतीर्थकराद्यपेक्षया क्रमेणोदाहर-

णोभयी ॥ ३ ॥

आप्तस्वरूपं प्ररूपयन्ति-

अभिधेयं वस्तु यथावस्थितं यो जानीते यथाज्ञानं चाभिधत्ते स आप्तः ॥ ४ ॥

आप्यते प्रोक्तोऽर्थोऽस्मादित्याप्तः। यद्वा, आप्ती रागादिदोषश्चयः सा विद्यते यस्येत्यर्शआदित्वादति आप्तः । जानन्नपि हि रागादिमान् पुमानन्यथाऽपि पदार्थान् कथयेत्, तत्र्यवच्छित्तये यथाज्ञानमिति । तदुक्तम्—

ँ"आगमो ह्याप्तवचनमाप्तिं दोषक्षयं विदुः ।

क्षीणदोषोऽन्ततं वाक्यं न त्र्याद्वेत्वसम्भवात्" ॥ १ ॥ इति । अभिधानं च ध्वनेः परम्परयाऽप्यत्र द्रष्टव्यम्। तेनाक्षरिवेळेखनद्वारेण, अङ्कोपदर्शनमुखेन, करपङ्घव्यादिचेष्टाविशेषवशेन वा शब्दस्मरणाद्यः परोक्षार्थविषयं विज्ञानं परस्योत्पाद्यति, सोऽप्याप्त इत्युक्तं भवति । स च सर्यमाणः शब्द आगम इति ॥ ४ ॥

कस्मादमूदशस्यैवाप्तत्विमत्याहु:-

तस्य हि वचनमविसंवादि भवति ॥ ५॥

यो हि यथावस्थिताभिधयवेदी; परिज्ञानानुसारेण तदुपदेशकुशस्त्रय भवति तस्यैव यस्माद्रचनं विसंवादशून्यं संजायते । मृद्धवश्वकवचने विसंवादसंदर्शनात्। ततो यो यस्यावश्वकः, स तस्याप्त इति ऋष्यार्यस्के-च्छसाधारणं बृद्धानामाप्तस्त्रणमनृदितं भवति ॥ ५॥

आप्तभेदौ दर्शयन्ति-

स च द्रेघा लौकिको, लोकोत्तरश्च ॥ ६ ॥

ह्योके सामान्यजनरूपे भवो छौकिकः। छोकादुत्तरः प्रधानं मोक्षमा-गौपदेशकलाह्योकोत्तरः ॥ ६ ॥

तावेव वदन्ति-

हौकिको जनकादिर्ह्योकोत्तरस्तु तीर्थकरादिः॥ ७॥

प्रथमादिशब्देन जनन्यादिमहः । द्वितीयादिशब्देन तु गणधरादि-प्रहणम् । ये तु श्रोत्रियाः श्रुतेरपौरुषेयत्वे पौरुषं स्फोरयांचकुः, ते कीहशीं श्रुतिसम्मास्थायः किं वर्णरूपाम्, आनुपूर्वीरूपांवा। यदि प्राचि-कीम्, तदस्पष्टम्, उपरिष्ठात् "अकारादिः पौद्गलिको वर्णः" इत्यत्र वित्रास्यमानत्वादस्याः । अथोदीचीनाम्, तर्हि तत्र तत्प्रतीतौ प्रत्यक्षम्, अनुमानम्, अर्थापात्तः, आगमो वा प्रमाणं प्रणिगचेत । न प्रत्यक्षम्, अस्य तादात्विकमावस्वभावावभासमात्रचरित्रपवित्रत्वात् ।

"सम्बद्धं वर्त्तमानं च गृह्यते चक्षुरादिना" इति वचनात् ।

वैव श्रुतिमंया प्रागध्यगाथि, सैवेदानीमपीति प्रत्यभिज्ञाप्रस्थमक्षूणं छक्ष्यत एवास्याः सदात्वमवद्योतयदिति चेत्, नन्वसौ "समुद्यमात्रमिदं कछेवरम्" इत्यादिछोकायतागमेष्वप्येकरसैवास्तीति तेऽपि तथा स्त्यः, तथा च तत्पिठतानुष्टानिष्टा पिटष्टता विप्राणामिप प्राप्नोति, अन्यथा प्रत्यवायसंभवात् । अथात्रेयमभिषानानन्तरानुपरूम्भेन बाध्यते, किं न श्रुताविपि ? । अभिव्यक्यभावसंभवी तदानी-मनुपरुम्भः श्रुतौ नाभावनिबन्धन इति चेत्, किं न नास्तिकसिद्धान्तेऽप्येवम्, इति सकछं समानम् । किंच । अनुभवानुचरणचतुरं प्रत्यभिज्ञानम्, अनुभवश्र प्रायेण प्रत्यभिज्ञां ताद्रविकीम्, जातिस्प्रत्यदिम्मतः कस्तापि कतिपयभवविषयां च प्रभावियतुं प्रभुः; इति कथमनादौ काछे केनापि नेयं श्रुतिः सूत्रिता, इति प्रकटियतुं पटीयसीयं स्थात् ? । तन्न तन्नप्रत्यक्षं क्षमते । नाप्यनुमानम्, तद्धि कर्त्रस्मरणम्, वेदाध्ययन्वाच्यत्यम्, काछलं वा । तत्रैतेषु सर्वेष्वपि प्रत्यक्षानुमानागमवाधितत्वं तावत्पक्षद्रोषः । तत्र प्रत्यक्षवाधः तावत्, तथाविधमठपीठिकाप्रतिष्ट-श्रुतवरप्रध्वपूर्वात्रहात्प्रायप्रजुरखण्डिकेषु यजुःसामर्षं ज्ञैस्तरां युग-

पत् पूळुर्वेत्सु कोळाहळममी कुर्वत्तीति प्रसन्धं प्रादुरस्ति, तेन चापौरूषेयलपक्षो बाध्यते । अभिन्यक्तिसद्भावादेवेयं प्रतीतिरिति चेत्,
तिई हंसपक्षादिहस्तकेष्विप कि नेयं तथा ? इति तेऽिप नित्याः स्युः ।
वर्णयिष्यमाणवर्णन्यक्तिन्यपाकरणं चेहाप्यतुसन्धानीयम् । श्रुतिः पौरुवर्षा, वर्णायात्मकत्वात्, कुमारसंभवादिवत्, इस्यतुमानवाधः । पुरुषो
हि परिभान्याभिधेयभावस्वभावं तद्नुगुणां प्रन्थवीथीं प्रथ्नाति, तद्भावे
कौतस्कुतीयं संभवेत् ?।यदि हि शङ्कसमुद्रमेघादिभ्योऽपूरुषेभ्योऽपि कदाचित् तदात्मकं वाक्यगुपळभ्येत, तदाऽत्रापि संभान्येत, नचैवम् । अथ
वर्णायात्मकत्वमात्रं हेत्चिकीषितं चेत्, तदानीमप्रयोजकम्, वस्मीकस्य कुळाळपूर्वेकत्वे साध्ये मृद्विकारत्ववत् । अथ छौकिकस्रोकादिविळक्षणं तत् तिई विरुद्धम्; साधनस्यन्यं च कुमारसंभवादिनिदर्शनम् ,तत्रैव
साध्ये विभिन्नमृद्विकारत्ववत्, कृटदृष्टान्तवचेति चेत् । नैतचतुरस्तम् ।
यतस्तन्माः
हितुः; न चाप्रयोजकम्, विशिष्टवर्णायात्मकत्वस्यैव काप्यसंभवाद् । हुः अवदुर्भणत्वादेस्तु श्रुतिविशेषस्य—

"नांष्ट्रास्वाष्ट्रारिराष्ट्रे न, भ्राष्ट्रे नादंष्ट्रिणो जनाः ।
धात्तराष्ट्राः सुराष्ट्रे न, महाराष्ट्रे तु नोष्ट्रिणः" ॥१॥
इत्यादौ ठौकिकस्रोके सिवशेषस्य सद्भावात् । अभ्यथिष्मिह च
"यत् कौमारकुमारसंभवभवाद् वाक्यान्न किश्चित् कचित् ।
वैक्षेष्ट्यं श्रुतिषु स्थितं तत इमाः स्युः कर्तृशून्याः कथम्" इति ।

"प्रजापतिर्वेदमेकमासीत्, नाहरासीत्, नरात्रिरासीत्; स तपोऽतप्यत्,
तस्मात्तपनः; तपनाबत्वारो वेदा अजायन्त " इति स्वरुद्धप्रतिपादकागमवाधः । नतु नायमागमः प्रमाणम्, भृतार्थाभिधायकत्वात्, कार्य एव हार्थे
वाचां प्रामाण्यम्, अन्वयव्यतिरेकाभ्यां छोके कार्योन्वितेषु पदार्थेषु पदानां
शक्त्यवगमादिति चेत्। तदस्रीलम्। कुशलोदक्रीसम्पर्ककर्कशः साधृपास्याप्रसङ्ग इत्यादेर्भृतार्थस्यापि शब्दस्य लोके प्रयोगोपलम्भात् । अथात्रापि
कार्यार्थेतैव, तस्माद्त्र प्रवर्त्तितव्यमित्यवगमादिति चेत्, स तर्ह्यवगम औपदेशिक औपदेशिकार्थक्रतो वा भवत् । न तावदाद्यः, तथाविधोपदेशाश-

वणात्। द्वितीयस्तु स्थात्; न पुनस्तत्रोपदेशस्य प्रामाण्यम्, अस्य स्वार्थ-प्रथामात्रचरितार्थत्वात् । प्रतिपाद्कत्वेनैव प्रमाणानां प्रामाण्यात् । अन्यथा प्रवृत्ताविव तत्साध्यार्थेऽपि प्रामाण्यप्रसङ्गात्।प्रत्यक्षस्य च विवक्षितार्थवत् तत्साध्यार्थिक्रयाऽपि प्रमेया भवेत्, तस्मात् पुरुषेच्छाप्रतिबद्धवृत्तिः प्रवृ-त्तिरस्तु। मा वा भूत्, प्रमाणेन पदार्थपरिच्छेदश्चेत् चक्राणः, तावतैव प्रेक्षा-वतोऽपेक्षाबुद्धेः पर्यवसानात्, पुण्यं प्रामाण्यमस्यावसेयम्। यद्वा, अस्त तस्माद्त्र प्रवर्त्तितव्यमिखवगमात् कुशलोद्केंत्यादिवाक्यानां प्रामाण्यम् , किंतु तद्वदेव वेदे कर्तृप्रतिपादकागमस्यापि प्रामाण्यं प्रासाङ्कीदेवेति सिद्ध आगमवाघोऽपि । यत्तु कर्त्रस्मरणं साधनम् , तद्विशेषणं सविशेषणं वा वर्ण्येत । प्राक्तनं, तावत् पुराणकूपप्रासादारामविहारादिभिर्व्याभिचारि, तेषां कर्त्रस्मरणेऽपि पौरुषेयत्वात् । द्वितीयं तु सम्प्रदायाव्यवच्छेदे सति कर्त्रस्मरणादिति व्यधिकरणासिद्धम्, कर्त्रस्मरणस्य श्रुतेः अन्यत्राश्रये पुंसि वर्त्तनात्। अथापौरुषेयी श्रुतिः; संप्रदायाव्यवच्छेदे स्वर्धार्थमाणक-र्वकलात्, आकाशवत्, इत्यतुमानरचनायामनवकाशा व्याधिकरणासि-द्धिः। मैवम्। एवमपि विशेषणे सन्दिग्धासिद्धतापत्तेः।तथाहि ।आदिम-तामि प्रासादादीनां सम्प्रदायो व्यवच्छिद्यमानो विलोक्यते, अनादेखु श्रुतेरव्यवच्छेदी सम्प्रदायोऽचापि विद्यत इति मृतकमुष्टिबन्धमन्वका-र्षीत् ; तथा च कथं न सन्दिग्धासिद्धं विशेषणम् ?। विशेष्यमप्युभयासि-द्धम् ,वादिप्रतिवादिभ्यां तत्र कर्तुः स्मरणात् । ननु श्रोत्रियाः श्रुतौ कर्त्तारं सारन्तीति मृषोद्यम् , श्रोत्रियापशदाः खल्वमी इति चेत् , नतु यूयमा-मायमाम्नासिष्ट तावत्, ततो "यो वै वेदांश्च प्रहिणोति" इति, प्रजापितः सोमं राजानमन्वसृजत् ततस्त्रयो वेदा अन्वसृजन्त" इति च स्वयमेव स्वस्य कर्त्तारं स्मरयन्तीं श्रुतिं विश्रुतामश्रुतामिव गणयन्तो यूयमेव श्रो-त्रियापशदाः किं न स्यात ? । किंच। कण्वमाध्यंदिनतित्तिरिप्रसृतिमुनि-नामाङ्किताः काश्चन शाखाः, तत्कृतलादेव, मन्वादिस्मृत्यादिवत् । उत्स-न्नानां तासां कल्पादौ तैर्दृष्टलात्, प्रकाशितलाद्वा तन्नामचिह्नेऽनादौ काळे ऽनन्तमुनिनामाङ्कितलं तासां स्थात् । जैनाश्च काळासुरमेतत्कर्तारं स्मरन्ति । कर्तृविशेषे विप्रतिपत्तेरप्रमाणमेवैतत्स्मरणमिति चेत् । नैवम्। इति कारिकोक्ते वेदाध्ययनवाच्यत्वकाल्ये अपि हेत्, 'कुरङ्गशृङ्ग-भङ्कारं कुरङ्गाक्षीणां चेतः' इति वाक्याध्ययनं गुर्वध्ययनपूर्वकम्, एत-द्वाक्याध्ययनवाच्यत्वात्, अधुनातनाध्ययनवत्; अतीतानागतौ कालौ प्रक्रान्तवाक्यकर्तृवर्जितौ, काल्रत्वात्, वर्त्तमानकाल्यत्, इतिवदप्रयो-जकत्वात्, अनाकर्णनीयौ सकर्णानाम्। अथार्थापत्तरपौरुषेयत्वनिर्णयो वेदस्य। तथाहि – संवादविसंवाददर्शनादर्शनाभ्यां तावदेष निःशेषपूरुषैः प्रामाण्येन निरणायि। तन्निर्णयश्वास्य पौरुषेयत्वे दुरापः।

यत:-

"शब्दे दोषोद्भवस्तावद् वक्त्रधीन इति स्थितिः। तदभावः कवित्तावद् गुणवद्धकृकत्वतः॥ तद्गुणैरपकृष्टानां शब्दे संक्रान्यसंभवात्। वेदे तु गुणवान् वक्ता निर्णेतुं नैव शक्यते॥ तत्श्च दोषाभावोऽपि निर्णेतुं शक्यतां कथम् १। वक्त्रभावे तु सुझानो दोषाभावो विभाव्यते॥ यस्माद्वकुरभावेन न स्युदेषा निराश्रयाः"।

ततः प्रामाण्यनिर्णयान्यथानुपपत्तेरपौरूषेयोऽयमिति । अस्तु ताव-दत्र कृपणपञ्चपरम्पराप्राणव्यपरोपणप्रगुणप्रचुरोपदेशापवित्रत्नाद्प्रमा-णमेवैष इत्यनुत्तरोत्तरप्रकारः । प्रामाण्यनिर्णयेऽप्यस्य न साध्यसिद्धिः, विरुद्धत्नाद्, गुणवद्वक्तृकतायामेव वाक्येषु प्रामाण्यनिर्णयोपपत्तेः । पुरुषो हि यथा रागादिमान् मृषावादी, तथा सत्यशौचादिमानवित्तथव-चनः समुपळ्चः । श्रुतौ तु तदुभयामावे नैरर्थक्यमेव भवेत् । कथं बक्तुर्गुणित्वनिश्चयद्रछन्दसीति चेत्, कथं पितृपितामहप्रपितामहादेरप्य- सौ ते स्यात् ? येन तद्धस्तन्यसाक्षरश्रेणे:, पारम्पर्योपदेशस्य वाऽनुसारण प्राह्यदेयनिधानादौ निःशङ्कं प्रवर्तेथाः। कचित्संवादाचेत्, अत एवान्यत्रापि प्रतीहि । कारीयाँदौ संवाददर्शनात् । कादाचित्कविसंवादस्तु
सामप्रीवैगुण्यात् त्वयाऽपि प्रतीयत एव, प्रतीताप्तत्वोपदिष्टमन्त्रवत् ।
प्रतिपादितश्च प्राक् रागद्वेषाज्ञानशृत्यपुरुषविशेषानिर्णयः। किंच । अस्य
व्याख्यानं तावत् पौरुषेयमेव, अपौरुषेयत्वे भावनानियोगादिविरुद्धव्यास्याभेदाभावप्रसङ्गात्, तथाच को नामात्र विश्वस्मो भवेत् ? । कथं
चैतद्ध्वनीनामथेनिर्णीतिः? छौकिकध्वन्यनुसारेणेति चैत्, किं न पौरुष्यतिपितिपि?; तत्रोभयस्यापि विभावनात् । अन्यथा त्वर्द्धजरतीयम् । नच छौकिकार्थानुसारेण मदीयोऽर्थः स्थापनीय इति श्रुतिरेव
स्वयं विर्कत, नच जैमिन्यादाविप तथा कथयति प्रत्य इत्यपौरुषेयवचसामर्थोऽप्यन्य एव कोऽपि संभाव्येत । पौरुषेयगिणामिप स्लेच्छार्यवाचामैकार्थ्यं नास्ति, किं पुनरपौरुषेयवाचाम् । ततः परमक्रपापीयूषप्रावितान्तःकरणः कोऽपि पुमानिर्होषः प्रसिद्धार्थेध्वनिभः स्वाध्यायं
विधाय व्याख्याति, इदानींतनप्रन्थकारवत्, इति युक्तं परयामः।

अवोचाम च-

'छन्दः स्वीकुरुषे प्रमाणमथ चैतद्वाच्यनिश्चायकम् । क<sup>ि</sup>बद्विश्वविदं न जल्पसि ततो जातोऽस्यमृल्यक्रयी'॥ इति ।

आगमोऽपि नाऽपौरुषेयत्वमाख्याति । पौरुषेयत्वाविष्कारिण एवा-स्योक्तवत्तसद्भावात् । अपि च । इयमातुपूर्वी पिपीलिकादीनामिन देश-कृता, अङ्कुरपत्रकन्दलकाण्डादीनामिन कालकृता वा वर्णानां वेदे न संम-वति, तेषां नित्यन्यापकत्वात् । क्रमेणामिन्यक्तेः सा संभवतीति चेत्, तर्हि कथमियमपौरुषेयी भवेत् ? अभिन्यक्तेः पौरुषेयत्वात् । इति सिद्धा पौरुषेयी श्रुतिः ॥ ७ ॥

आप्तं प्ररूप्य तद्वचनं प्ररूपयन्ति-

वर्णपद्वाक्यात्मकं वचनम्॥ ८ ॥ उपछक्षणं चैतत् प्रकरणपरिच्छेदादीनामपि ॥ ८ ॥ तत्र वर्ण वर्णयन्ति-

#### अकारादिः पौदुगलिको वर्णः ॥ ९ ॥

पुद्रलैर्भाषावर्गणापरमाणुभिरारच्धः पौद्रलिकः । अत्र याज्ञिकाः प्रज्ञापयान्ति-वर्णस्याऽनित्यत्वमेव तावद् दुरूपपादम् , कुतस्तरां पुद्गलारब्ध-त्वमस्य स्यात् ?। तथाहि-स एवायं गकार इति प्रत्यभिज्ञा, शब्दो नित्यः श्रावणत्वाच्छब्दत्ववादित्यनुमानम्, शब्दो नित्यः; परार्थे तदुचार-णान्यथानुपपत्तेरिद्यर्थापात्तिश्चेति प्रमाणानि दिनकरकरानिकरनिरन्तरप्र-सरपरामर्शोपजातज्ञम्भाऽऽरम्भाम्भोजानीव मनःप्रसाद्मस्य नियत्वमेव द्योतयन्ति । तद्वद्यम् । यतः प्रत्यभिज्ञानं तावत् कथि चद्नित्यत्वेनै-वाऽविनाभावमाभेजानम्, एकान्तैकरूपतायां ध्वनेः स एवायमित्याका-रोभयगोचरत्वविरोधात् । कथमात्मनि तद्रूपेऽपि स एवाहमिति प्रत्य-भिज्ञेति चेत्। तद्शस्यम्। तस्यापि कथि चदिनिसस्यैव स्वीकारात्। प्रत्यभिज्ञाभासश्चायम् , प्रत्यक्षानुमानाभ्यां बाध्यमानत्वात् , प्रदीपप्रत्य-भिज्ञावत् । प्रत्यक्षं हि ताबदुत्पेदे विपेदे च वागियमिति प्रवर्त्तते। नच अत्यभिज्ञानेनैवेदं प्रत्यक्षं वाधिष्यत इत्यभिधानीयम्, अस्यानन्यथासि-द्धत्वात् । अभिव्यक्तिभावाऽभावाभ्यामेवेयं प्रतीतिरिति चेत्, कुटकट-कटाहकटाक्षादाविप किं नेयं तथा ? । कुम्भकारमुद्गरादिकारणकलाप-व्यापारोपलम्भात् तदुत्पत्तिविपत्तिस्वीकृतौ, तालुवातादिहेतुव्यापारप्रे-क्षणादश्चरेष्वंपि तत्स्वीकारोऽस्तु । ताछुवातादेरभिव्यक्त्यनभिव्यक्ति-मात्रहेतुत्वे, कुळाळादेरपि तदस्तु । नचाभिव्यक्तिभावाऽभावाभ्यां तथा प्रतीतिरुपापादि । दिनकरमरीचिराजीव्यज्यमाने, घनतरतिमिरनिकरा-कीर्यमाणे च कुम्भादाबुद्पादि व्यपादि चायमिति प्रतीत्यनुत्पत्तेः। तिमिरावरणवेळायामपि स्पार्शनप्रत्यक्षेणास्योपळम्भान्न तथेयमिति चेत्, यदा ताईं नोपलम्भः तदा किं वक्ष्यसि ?। अथ कापि तिमिरादेः तत्-सत्त्वाविरोधित्वावधारणात् सर्वत्रानभिव्यक्तिद्शायां तत्सत्त्वं निश्चीयत इति चेत्, तात्कमावृतावस्थायां शब्दस्य सत्त्वनिर्णायकं न किञ्चित् प्रमाणमस्ति ?। ओमिति चेत्, तर्हि साधकप्रमाणाभावादसत्त्वमस्तु । अस्टोव प्रत्यभिज्ञादिकं तदिति चेत्। न। अस्य प्रत्यक्षवाधितत्वेनोन्मङ्कु-

मशक्तेः। उन्मज्जनेऽपि व्यक्तिभावाभावयोः कुम्भादाविवात्राप्युद्यव्यया-ध्यवसायो न स्यात्।अस्ति चायम् ,तस्मादनन्यथासिद्धप्रत्यक्षप्रतिबद्ध ए-वेति निश्चीयते। अनित्यः शब्दस्तीत्रमन्दतादिधर्मोपेतत्वात्, सुखदुःखादि-वदित्यनुमानवाधः । व्यश्वकाश्रितास्तीव्रतादयः तत्राभान्तीति चेत् , किं तत्र व्यञ्जकम्। कोष्ठवायुविशेषा ध्वनय इति चेत् , कथं तार्हे तद्धर्माणां तेषां श्रावणप्रत्यक्षे प्रतिभासः स्यात् ? ध्वनीनामश्रावणत्वेन तद्धर्माणामप्यश्राव-णलात् । न खलु मृदुसमीरल्रहरीतरङ्गयमाणनिष्पङ्कपयोभाजनादौ प्रतिबिम्बितमुखादिगतलेन तरललमिव माधुर्यमप्यचाक्षुपं चक्षुःप्रस-क्षेण प्रेक्ष्यते । श्रोत्रमाह्य एव कश्चिद्धेः शब्दस्य व्यक्तकः, तीत्रला-दिधर्मवान, अनित्यश्चेष्यत इति चेत् । न । तस्यैव शब्दलात् । श्रोत्रप्राह्मलं हि शब्दलक्षणम्; तहक्षणयुक्तस्य च तस्य ततोऽर्थान्तर-लमयुक्तम । किं च । कस्य किं कुर्वन्तोऽमी व्यश्वका ध्वनयो भवेयः ? । शब्दस्य, श्रोत्रस्योभयस्य वा संस्कारमिति चेत्, कोऽयं संस्कारोऽत्र १ रूपान्तरोत्पत्तिः, आवरणविपत्तिर्वा । आद्यश्चेत्, कथं न शब्दश्रीत्रयोरनियलं स्थात् <sup>१</sup>स्वभावान्यत्वरूपलात्तस्य। अथ रूपं धर्मः; धर्मधर्मिणोश्च भेदात्, तदुत्पत्ताविप न भावस्वभावान्यलिमिति चेत्, नतु धर्मान्तरोत्पादेऽपि भावस्वभावोऽजनयदुरूपस्वरूपस्तादृगेव चेतः तदा पटादिनेव श्रोत्रेण घटादेरिव ध्वनेर्नोपलम्भः संभवेत् । तत्संबन्धिनस्तस्य करणाद्दोष इति चेत्, स तावत् संबन्धो न संयोगः, तस्याऽद्रव्यत्वात् । समवायस्त कथि बद्विष्वग्भावान्नान्यो भवितुमहतीति तदात्मकधर्मी-त्पत्तौ धर्मिणोऽपि कथि बदुत्पत्तिरनिवार्या । आवरणापगमः संस्कारः क्षेमकार इति चेत्, स ताई शब्दस्थैव संभाव्यते, ततश्चैकत्रावरणविगमे समम्बर्णाऽऽकर्णनं स्यात् । प्रतिवर्णे पृथगावरणमिति यस्यैवावरणविर-मणम्, तस्यैवोपछब्धिरिति चेत्। तन्नावितथम्। अपृथग्देशवर्त्तमानैकेन्द्रि-यप्राह्माणां प्रतिनियताऽऽवरणाऽऽवार्यत्वविरोधात् । यत् खलु प्रतिनिय-तावरणावार्यम्; तत् पृथग्देशे वर्तमानम्, अनेकेन्द्रियप्राह्यं च दृष्टं, यथा घटपटौ, यथा वा रूपरसाविति । अपृथग्देशवर्त्तमानैकेन्द्रियप्राह्यत्वादेव च नास्य प्रतिनियत्वयञ्जकव्यङ्गयत्वमपि। अस्तु वैतत्त्वयाऽप्यऽयमाभ-

व्यव्यमानः सामस्येन, प्रदेशतो वा व्यव्येत । नाद्यः पश्चः क्षेमंकरः । सकलशरीियणां युगपत्तदुपलम्भापत्तेः । द्वितीयविकल्पे तु कथं सकर्ण-स्थापि संपूर्णवर्णाकर्णनं भवेत् ? । न सलु निस्निलाङ्गताङ्गनानाम-पदुपवनापनीयमानवसना बल्लेन चलनाङ्गलिकोटिप्रकटतायां विकस्व-रिशरीषकुसुमसुकुमारसमप्रविष्रह्यष्टिनिष्टङ्कनं विशिष्टेश्वणानामपीक्ष्यते । प्रदेशाभिन्यक्ते चास्य सप्रदेशत्वं प्रसच्यते । ततो व्यक्षकस्य कस्यचि-च्छन्दं संभवाभावात्, तद्गता एव तीव्रताद्य इति नासिद्धो हेतुः।यद्पि श्रावणत्वादित्यनुमानम्, तद्पि-

"कान्तकीर्त्तिप्रथाकामः कामयेत खमातरम्। ब्रह्महत्यां च कुर्वीत खर्गकामः सुरां पिवेत् "॥ १॥

इलाद्यानुपूर्व्या सव्यभिचारम्। निलैवेयमिति चेत्, तर्हि प्रेरणावत् प्रामाण्यप्रसङ्गः, तद्रशांतुष्ठानाश्रद्धाने च प्रत्यवायापत्तिः । **उदात्तस्वरित**-तीव्रमन्द्सुखरविखरत्वादिधर्मैश्च व्यभिचारः, तेषां निसत्वे सदाप्ये-काकारप्रत्ययप्रसक्तेः । नित्यत्वेऽप्यमीषामभिन्यक्तिः कादाचित्कीति चेत् । तद्चारु । परस्परविरुद्धानामेकत्र समावेशासंभवात् । प्रभाकरेण शब्दत्वास्त्रीकारादुभयविकलम्ब तं प्रत्यत्र दृष्टान्तः । अथ भट्ट एवेत्थ-मनुमानयति । प्रभाकरस्तु देशकालभिन्ना गोशब्दव्यक्तिबुद्धय एकगो-शब्दगोचराः, गोरित्युत्पद्यमानत्वात्, अद्योचारितगोशब्दव्यक्तिबुद्धि-विदिति वदतीति चेत्। तदप्यनवदातम्। अत्र प्रतिवन्धाऽभावात्, तडित्त-न्तुनित्यत्वसिद्धावय्येवंविधानुमानस्य कर्तुं शक्यत्वात् । याऽप्यर्थापत्तिः प्रत्यपादि, तत्रायमर्थः-अनित्यत्वे सति यो गृहीतसंबन्धः शब्दः, स तदैव द्ध्वंसे इति व्यवहारकालेऽन्य एवागृहीतसंबन्धः कथमुचार्येत ? उचार्यते च, तस्मान्नित्य एवायमिति । तद्युक्तम्। अनेन न्यायेनार्थस्यापि नित्य-तैकतापत्तेः, अन्यथा बाहुलेये गृहीतसंबन्घोऽपि गोशब्दः शाबलेयादि-ष्वगृहीतसंबन्धः कथं प्रतिपत्तिं कुर्यात् ? । सामान्यस्यैव शब्दार्थत्वाद-दोष इति चेत् । न । लम्बकम्बलः ककुद्मान् , वृत्तशृङ्गश्चायं गौरिति सामानाधिकरण्याभावप्रसक्तेः । ततः सामान्यविशेषात्मैव शब्दार्थः, स च नैकान्तेनाऽन्वतीति न निसैकरूपोऽभ्युपेयः स्यात्। कथं च धूमव्य- किः पर्वते पावकं गमयेत् ? धूमत्वसामान्यमेव गमकिमिति चेत्, वाचकमि सामान्यमेवास्तु। अथ शब्दत्वम्, गोशब्दत्वम्, क्रमाभिज्य-ज्यमानगत्वीत्वादिकं वा तद्भवेत् । आद्यपक्षे प्रतिनियतार्धप्रतिपत्तिने स्यात्, सर्वत्र शब्दत्वस्याविशेषात् । गोशब्दत्वं तु नास्येव, गोशब्दत्य-केरेकस्याः कस्याश्चित्तदाधारम्, ताया असंभवात्, क्रमेण व्यञ्यमानं हि वर्णद्वयमेवैतत् । क्रमाभिव्यज्यमानेत्यादिपक्षोऽप्यसंभवी, गत्वादि-सामान्यस्याविद्यमानत्वात्, सर्वत्र गकारादेरेकत्वात् । अत्रोच्यते । अस्तु तार्वायिकः करुपः; नच गकारादेरेकत्वात् । अथ यथा अयमपि गकारः, अयमपि गकारः, इत्येकाकारा प्रतीतिः, तथा नाकाराद्यशेषवर्णेष्वपीति चेत् । नैवम् । अयमपि वर्णः, अयमपि वर्णः, इत्येकप्रस्यवमर्शेष्वर्गेष्वरोति चेत् । नैवम् । अयमपि वर्णः, अयमपि वर्णः, इत्येकप्रस्यवमर्शेष्वरोत्तेः । सामान्यतिमित्तक एवायमिति चेत्, तर्षि गकारादाविप तथास्तु । अथाकारेकारादी विशेषोऽनुभूवते, नतुगर्गादिगकारेषु, तेषां तुर्वरस्थानास्यप्रयक्षादित्वादिति चेत्, एवं तर्षिन

"सहर्ष हेषन्ते हरिहरिति हम्मीरहरयः"

इसादिहकारात् कण्ट्याद्वह्निजिद्यादिहकारस्य "ह उरस्यो वह्निजिद्यादौ वर्गपश्चमसंयुतः"

इति बचनादुरस्यत्वेन स्थानभेद्यतीतः, ततो भिन्नोऽयं वर्णो भवेत्। नच गकारे नास्ति विशेषावभासः, तीन्नोऽयं मन्दोऽयं गकार इति तीन्नता-दिविशेषस्कुरणात्। न्य अकगतास्तीन्नताद्यः तत्र स्फुरन्तीति चेत्, कृतो-त्तर्मतत् । अकारेकारादावण्यनुभूयमानः स स विशेषः तद्गत एवाऽ-स्तु, तथाचैक एव वर्णः किं न भवेत् ? । मा भूद्रा विशेषावभासो गकारेषु भेदावभासस्तु विद्यत एव, बह्वोऽमी गकारा इति प्रतीतेः । भवित च विशेषावभासं विनापि भेदस्कूर्तिः, सर्षपराशौ गुरुळाघवादि-विशेषावभासं विनापि तद्भेदप्रतिभासवत् । इति सिद्धो गकारभेदः । तथा च तदादिवर्णवर्त्तिसामान्यानाभेव वाचकत्वभस्तु । तत्त्वतस्तु गो-शब्दस्वमेव सहश्रपरिणामात्मकं वाचकम् । क्रमाभिन्यज्यसानं वर्णह्र-

यमेवैतत्, नैका गोशब्दव्यक्तिरिति च न वाच्यम् । नित्यत्वाऽप्रसिद्धा-वद्याप्यस्योत्तरस्य कूर्परकोटिसंटङ्कितगुडायमानत्वात् । तस्मात् क्रमो-त्पदिष्णुतत्तद्वकारादिपर्यायोपहितभाषाद्वव्यात्मको गोशब्द एव सदृश-परिणामात्मा वाचकोऽस्तु । तथा च क्षीणाऽर्थापत्तिः । अस्त्वनित्यो-ध्वनिः, किन्तु नायं पौद्गिलकः संगच्छत इति यौगाः सङ्गिरमाणाः सप्र-णयप्रणयिनीनामेव गौरवाहीः । यतः कोऽत्र हेतुः; स्पर्शरून्याश्रयत्वम् , अतिनिविडप्रदेशे प्रवेशनिर्गमयोरप्रतिघातः, पूर्वे पश्चाचाऽवयवानुपछ-ब्धिः, सूक्ष्ममूर्त्तद्रव्यान्तराऽप्रेरकत्वं, गगनगुणत्वं वा । नाद्यः पक्षः। यतः शब्दपर्यायस्याश्रये भाषावर्गणारूपे स्पर्शाऽभावो न तावद्नुपछ-विधमात्रात् प्रसिद्ध्यति, तस्य सन्यभिचारत्वात् । योग्यानुपलविधस्त्व-सिद्धा, तत्र स्पर्शस्यानुद्भूतत्वेनोपलब्धिलक्षणप्राप्तत्वाऽभावात् , उपल-भ्यमानगन्धाधारद्रव्यवत् । अथ घनसारगन्धसारादौ गन्धस्य स्पर्शा-व्यभिचारनिश्चयादत्रापि तन्निर्णयेऽप्यनुपलम्भादनुद्भूतत्वं युक्तम्, नेतरत्र, तन्निणीयकाभावात्, इति चेत्, मा भूत्तावत्तन्निणीयकं कि-िचत् । किन्तु पुद्रस्थानामुद्भूतानुद्भूतस्पर्शानामुपलब्धेः शब्देऽपि पौद्गिलकत्वेन परै: प्रणिगद्यमाने, बाधकाभावे च सति सन्देह एव स्यात . नत्वभावनिश्चयः, तथा च सन्दिग्धासिद्धो हेतुः । नच नास्ति तन्निर्णा-यकम् । तथाहि-शब्दाश्रयः स्पर्शवान्, अनुवातप्रतिवातयोर्विप्रकृष्टनि-कटशरीरिणोपलभ्यमानाऽनुपलभ्यमानेन्द्रियार्थस्वात्, तथाविधगन्धा-धारद्रव्यवत्, इति । द्वितीयकल्पेऽपि गन्धद्रव्येण व्यभिचारः वर्त्तमान-जात्यकस्तुरिकाकपूरकदमीरजादिगन्धद्रव्यं हि पिहितकपाटसंपुटाऽपव-रकस्यान्तर्विशति, बहिश्च निस्सरति, नचाऽपौद्गलिकम्। अथतत्र सुक्स-रन्ध्रसंभवेनातिनिविडत्वाभावात् तत्प्रवेशनिष्काशौ; अत एव तदस्पीय-स्ता, नत्वपावृतद्वारदशायामिव तदेकार्णवत्वम्, सर्वथा नीरन्ध्रेतु प्रदेशे नैतौ सम्भवत इति चेत्, एवं ताई शब्देऽपि सर्वस्य तुल्ययोगश्चेमत्वाद-सिद्धता हेतोरस्तु। पूर्व पश्चाचावयवानुपछिच्यः, सौदामिनीदामोल्कादि-भिरनैकान्तिकी। सूक्ष्ममूर्त्तद्रव्यान्तराप्रेरकत्वमि गन्धद्रव्यविशेषसूक्ष्म-रजोधुमादिभिर्व्यभिचारी । निह गन्धद्रव्यादिकमि निस निविशमानं त्तद्विवरद्वारदेशोद्भिन्नश्मश्रुभेरकं प्रेक्ष्यते । गगनगुणत्वं त्वसिद्धम् । तथाहि । न गगनगुणः शब्दः अस्मदादिप्रत्यक्षत्वात्, रूपादिवदिति । पौद्गळिकत्वसिद्धिः पुनरस्य, शब्दः पौद्गळिकः, इन्द्रियार्थत्वात्, रूपा-दिवदेवेति ॥ ९ ॥

पदवाक्ये व्याकुर्वन्ति-

# वर्णानामन्यान्यापेक्षाणां निरपेक्षा संहतिः पदम्,

#### पदानां तु वाक्यम् ॥ १० ॥

वर्णों च वर्णाश्चेत्येकशेषात्; ब्रह्मसंबोधने क इत्यादौ द्वयोः, गौरि त्यादौ बहूनां च वर्णानाम् । अन्योन्योपक्षाणाम्, पदार्थे प्रतिपत्तौ कर्त्तन्वयां परस्परं सहकारितया स्थितानाम् । निरपेक्षा, पदान्तरवित्तवर्णनिर्वित्ततेषकारपराङ्मुखी, संहितेमें छकः । पदमिभधीयते, पदाने गम्यते स्वयोग्योऽर्थोऽनेनेति च्युत्पत्तेः । प्रायिकत्वाच वर्णद्वयादेरेव पदत्वं छिक्षतम् । यावता विष्णुवाचकैकाक्षराकारिकमि पदान्तरवित्तवर्णनिर्वित्ततेषकारपराङ्मुखत्वस्त्रपण निरपेक्षत्वरुक्षणेन पदत्वेन छिक्षतं द्रष्टव्यम् । पदानां पुनः स्वोचितवाक्यार्थप्रत्यायने विधेयेऽन्योग्यिनीमैनतेपकारमनुसरतां वाक्यान्तरस्थपदापेक्षारिहता संहतिर्वाक्यमिधीयते, उच्यते स्वसमुचितोऽर्थोऽनेनेति च्युत्पत्तेः ॥ १०॥

अथ संकेतमात्रेणैव शन्दोऽर्थ प्रतिपादयति; नतु खाभाविकसंबन्ध-वज्ञादिति गदतो नैयायिकान्, समयादिप नाऽयं वस्तु वदतीति वदतः सौगतांश्च पराकुर्वन्ति-

### स्वाभाविकसामर्थ्यसमयाभ्यामर्थबोघानेबन्धनं राब्दः॥११॥

स्वाभाविकम्, सहजम् । सामर्थ्यम्, शन्दस्याऽर्थप्रतिपाद्नशक्तिः योग्यतानाम्नी।समयश्च संकेतः।ताभ्यामर्थप्रतिपत्तिकारणं शन्द इति।तत्र नैयायिकान् प्रत्येवं विधेयानुवाद्यभावः,योऽयमर्थवोधनिवन्धनं शन्दोऽ-भ्युपगतोऽस्ति, स स्वाभाविकसामर्थ्यसमयाभ्यां द्वाभ्यामपि, न पुनः समयादेव केवळात्। समयो हि पुरुषायत्तवृक्तिः, नच पुरुषेच्छया वस्तु- तियमो युज्यते । अन्यथा तदिच्छाया अञ्याहतप्रसरत्वाद्योंऽपि वाचकः, शब्दोऽपि वाच्यः स्वात्। अथ गत्वौत्वादिसामान्यसंवन्धो यस्य भवित, स वाचकत्वे योग्यः, इतरस्तु वाच्यत्वे, यथा द्रव्यत्वाविशेषऽ-प्यप्रित्वादिसामान्यविशेषवत एव दाहजनकत्वम्, न जळत्वादिसामान्यविशेषवत इति चेत्।तद्युक्तम्। अतीन्द्रियांशिक्तं विनाऽप्रित्वादेरिप कार्यकारणभावित्यामकत्वानुपपत्तेः । अप्रित्वं हि दाहविद्वजातीयकारणजन्यकारेष्विप तुल्यक्तपम्। न हि दाहं प्रश्लेवाप्रेरित्वम्, यथा पुत्रापेक्षं पितुः पितृत्वम् । ततश्चाप्रित्वादीनां कार्यकारणभावव्यवस्थाहेतृत्वम्, तद्वदेव च गत्वौत्वादिसामान्यानामपि न वाच्यवाचकभावित्यमहेतुत्वम्, तद्वदेव च गत्वौत्वादिसामान्यानामपि न वाच्यवाचकभावित्यमहेतुत्वम्, तद्वदेव च गत्वौत्वादिसामान्यानामपि न वाच्यवाचकभावित्यमहेतुत्वम्, तद्वदेव च गत्वौत्वादिसामान्यानामपि न वाच्यवाचकभावित्यमहेतुत्वमिति नियामिका शक्तिः स्वीकर्त्तव्यैव । अथ किमनेनातीन्द्रियशक्तिकस्पनाष्टेशेतरी । करत्वानळसंयोगादिसहकारिकारणनिकरपरिकरितं कृपीटयोनिस्वरूपं हि स्फोटघटनपाटवं प्रकटिष्यति, किमविशेष्ठं यद्वया करिष्यते । तथा च जयन्तः—

"स्त्ररुपादुद्भवत्कार्ये सहकार्युपचृंहितात् । नहि करुपयितुं शक्तं शक्तिमन्यामतीन्द्रियाम् " ॥ १ ॥

यत्त्कम् - अप्रिर्दाहवित्पपासापनोदमिप विदश्यादिति । तन्न सत् । न हि वयमद्य कि व्यवस्य कि विद्यवस्य कि विद्यवस्य कि विद्यवस्य कि व्यवस्य कि विद्यवस्य विद्यवस्य कि विद्यवस्य कि विद्यवस्य विद्यवस्य कि विद्यवस्य कि विद्यवस्य कि विद्यव

"स्वरूपात्काप्यनुद्यत्तत् सहकार्युपदृहितात् । किन्न करुपयितुं शक्तं शक्तिमन्यामतीन्द्रियाम् ?" ॥ १ ॥ यत्कम्-दाहादावन्वयव्यतिरेकाभ्यां वा, वृद्धच्यवहाराहा ज्वलना-देवे कारणत्ममवगच्छाम इति । तद्यक्तिमात्रमेव। यत एव हि दाहदह-नयोः कार्यकारणभावनियमः प्रसिद्धिपद्धतिप्रतिवद्ध एव, तत एव प्रसङ्गः प्रवस्येते। यदि कृञानुः स्वरूपमात्रादेव दाह्युत्पादयेत्, तार्ह तद्विशे-धादुदन्याऽपनोदमपि विद्ध्यादिति । अथ न मणिमन्त्रादिप्रतिवन्धकनै-कृष्ट्ये स्फोटानुत्पत्तिरदृष्टं रूपमाश्चिपति । यथा ह्यन्वयव्यतिरेकाभ्यामवध्यत्ते वहनो दाहहेदुः, तथा प्रतिवन्धकामावोऽपि । स च प्रतिवन्धकयोगे विनिवृत्त इति सामप्रीवैगुण्यादेव दाहस्यानुत्पत्तिः, न तु शक्तिकल्यादिति चेत् । तद्युक्तम्। यतः प्रतिवन्धकामावो भावादेकान्तव्यतिरिक्तः कथं किश्वत्कार्यं कुर्यात् ? कूर्मरोमराजीवत् । नतु निसानां कर्मणामकरणात्रागमावस्वभावात् प्रत्यवाय उत्पद्यते, अन्यथा निसाकरणे प्रायश्चित्तानुष्ठानं न स्याद्, वैयर्ध्यात् । तन्न तथ्यम् । निसाकरणस्वभावात् क्रियान्यरुक्तराष्टेव प्रस्वायोत्पत्तेरभ्युपगमात् , त्वन्मतस्य तस्य तद्येतुत्वासिद्धेः ।

यदृप्युच्यते—

"सुखदुःखसमुत्पत्तिरभावे शत्रुमित्रयोः । कण्टकाभावमालक्ष्य पादः पथि निधीयते"॥१॥

तत्राप्यमित्रमित्रकण्टकाभावज्ञानानामेव सुखदुःखाक्ष्रिनिधानका-र्यकारिलम्, नलभावानाम्। तज्ज्ञानमप्यमित्रमित्रकण्टकविविक्तप्रतियो-गिवस्त्वन्तरसम्पादितमेव, न तु त्वद्भिमताभावक्रतम्। अथ भाववदभा-बोऽपि भावजननसमर्थोऽस्तुः को दोषः?। न हि निःशेषसामर्थ्यरहितत्वम-भावळक्षणम्; अपि तु नास्तीतिज्ञानगम्यत्वम् । सत्प्रत्ययगम्यो हि भाव उच्यते, असत्प्रत्ययगम्यस्तभाव इति चेत्। तद्युक्तम्। त्वद्भ्युपगताभा-वस्य भावात्सर्वथा पार्थक्येन स्थितस्य भावोत्पादकत्वविरोधात्। तथाहि— विवादास्पदीभृतोऽभावो भावोत्पादको न भवति, भावादेकान्तव्यतिरिक्तन्त्वात्, यदेवं तदेवं यथा तुरङ्गभुङ्गम्, तथा चायं तस्मात् तथा। प्रागमावप्रभ्वसाभावपरस्पराभावस्वभावो ह्यभावो वस्तुनो व्यतिरिक्तमूर्त्तभावोत्पा-दकः परैरिष्टः, सोऽत्र विवादपद्शन्दितः। अन्यथा जैनस्य भावाविष्व-

म्भूताभावभीवोत्पादकत्वेनाङ्गीकृतैर्बाधा स्यात् । यौगस्य चात्यन्ताभावेन भावानुत्पादकेन सिद्धसाध्यता भवेत् । नन्वयं धर्मित्वेनोपात्तोऽभावो भविद्रः प्रतिपन्नो नवा । यदि प्रतिपन्नः; किं प्रत्यक्षाद्, अनुमानाद्, विकल्पाद्धाः उपमानादेरत्रानुचितत्वात् । यदि प्रत्यक्षात्ःतदा कथमभा-वस्य भावोत्पादनापवादः सूपपादः स्यात् ? प्रत्यक्षसैवोत्पादितत्वात् । अनुमानात्तु तत्प्रतिपत्तौः; तत्राप्यभावधर्मिणः प्रतीतिरनुमानान्तरादे-व, इत्यत्रानवस्थादौरध्यस्थेमा । विकल्पादिप तत्प्रतीतिः: प्रमाणमूळातु. तन्मात्रादेव वा । न प्रथमात्; प्रमाणप्रवृत्तेस्तत्र तिरस्कृतत्वात् । विक-ल्पमात्राच्च तत्प्रतीतिरसत्कल्पा, ततः कस्यापि प्रतिपत्तेरनुपपत्तेः । अन्यथा प्रामाणिकानां प्रमाणपर्येषणमरमणीयं स्यात् । तथाचाश्रया-सिद्धो हेतु: । अथाप्रातिपन्नः, तर्हि कथं धर्मितयोपादायि ? । उपात्ते चा-स्मिन् हेतुराश्रयासिद्ध एव । अत्रोच्यते । विकल्पमात्रादेव तत्प्रति-पित त्रुमहे । नचाश्रयासिद्धिः, अवस्तुनि विकल्पात्प्रासिद्धेरवश्याश्र-यणीयत्वात् । अन्यथा वन्ध्यास्तनन्धयादिशब्दानुचारणप्रसङ्गात् । नच नोचार्यत एवायं मयेति वाच्यम् । वान्ध्येयोऽस्ति, नास्ति वेति पर्यनुयोगे प्रथ्वीपातिपरिषद्यवद्यं विधिनिषेधान्यतराभिधायिवचनस्यावकाज्ञात । तूष्णीं पुष्णतोऽस्याप्रतिपित्सितम् , किञ्चिदुचारयतो वा पिशाचकित्वप्रस-ङ्गात् । तथाविधवचनोचारणे च कथमेतिदिति प्रमाणगवेषणेऽनुमा-नमुजार्यमाणमाश्रयासिद्धियस्तम् । समस्तं निष्प्रमाणकं वचनमात्रं प्रे-क्षावता प्रइनकृताऽनपेक्षितमेव । नचोभयामावोऽभिधातं शक्यः । विधिनिषेधयोर्भावाभावस्वभावस्वात्, एकनिषेधेनापरविधानात्। विधि-प्रतिषेधो हि निषेधः, निषेधप्रतिषेधश्च विधिः। अस्तु वोभयप्रतिषे-धप्रतिज्ञा, हेतोस्तु तत्रोपादीयमानस्य नाश्रयासिद्धिपरिहारः।

तदुक्तम्-

"धर्मस्य कस्यचिद्वस्तुनि मानसिद्धा बाधाविधिव्यवहृतिः किमिहास्ति नो वा । अस्टोव चेत्, कथमियन्ति न दूषणानि ? नास्टोव चेत्, स्ववचनप्रतिरोधसिद्धिः" ॥१॥

अवस्तुनि बाधाविधिव्यवहारो नास्तीत्येतद्नेनैव स्ववचनेन प्रति-हृध्यते: नास्तीतिप्रतिषेधस्य स्वयंकृतलात्, इत्यन्त्यपादस्यार्थः तुरङ्गगुङ्गरष्टान्तोऽपि विकल्पादेव प्रसिद्धः स्वीकर्तव्यः। तत्र च वस्त्वे-कान्तव्यतिरेके सति भावानुत्पादकत्वमि प्रतीतम्, इति नास्य साध्यसा-धनोभयवैकल्यम्। ननु जैनैभावादभिन्नस्याभावस्याभ्युपगमाद्,वाद्यसिद्धो हेतुरिति चेत् । तदसत् । पराभ्युपगताभावस्य धर्मीकृतत्वात्, तस्य च भावादेकान्तेन पृथग्भूततया जैनैरिप स्वीकारात्। न खल्ववस्तु वस्तु-भताद्वावादभिन्नमिति मन्यन्ते जैनाः । ततो नाभावो भावोत्पादकस्त-वास्तीति सिद्धम् । किंच । यदा प्रतिवन्धकाभावो विभावसुस्वरूपादेका-न्तभिन्नोऽभ्युपागामि, तदा विभावसुः प्रतिबन्धकस्वभावः स्तीकृतः स्यात्, प्रतिबन्धकाभावाद्यावर्तमानत्वात् , मणिमन्त्रादिप्रतिबन्धकस्वरूप-वत्। तथा च कथं कदाचिदाहादिकार्योत्पादो भवेद् ? विभावसोरेव प्रति-बन्धकत्वात् । अथ कथं विभावसुः प्रतिबन्धकः स्यात् ? तत्र प्रतिबन्धक-प्रागभावस्य विद्यमानत्वात् । तद्नवदातम् । एतावता हि तत्र वर्तमानः प्रतिबन्धकप्रागभाव एव प्रतिबन्धकस्वभावो माभूत्, विभावसुस्वरूपं तु तदभावाद्यावर्तमानं प्रतिबन्धकतां कथं न कलयेत्?। यथा हि प्रति-बन्धक: स्वभावाद्यावर्त्तमानः प्रतिबन्धकतां द्धाति, तथा तनूनपाद्षि प्रतिवन्धकाभावाद्यावर्त्तमानमूर्त्तिः कथं न प्रतिबन्धकरूपतां प्रतिपद्यत?। स्याद्वादिनां तु भावाभावोभयात्मकं वस्तिति प्रतिबन्धकाभावात्मनः क्रच्णवर्त्मनो न प्रतिबन्धकरूपता । किंच । प्रतिबन्धकाभावस्य कार-णत्ने, प्रतिबन्धकस्य कस्यचित्रैकट्येऽपि प्रतिबन्धकाभावान्तराणामनेकेषां भावात्कथं न कार्योत्पादः?।न हि कुम्भकारकारणः कुम्भः कुम्भकारस्थै-कस्याभावेऽपि कुम्भकारान्तरव्यापारात्र भवति। नचैक एव कश्चित्प्रतिब-न्धकाभावः कारणम्, यद्भावात् तदानीं न कार्य जायते, तद्वदेव लन्म-तेन सर्वेषामवधृतसामध्येत्वात् । अथ सर्वे प्रतिबन्धकाभावाः समु-दिता एव कारणम् ; न पुनरेकैकशः कुम्भकारवत्, ताई कदाचिदपि दाहा-दिकार्योत्पत्तिर्न स्यात्, तेषां सर्वेषां कदाचिद्भावाद्, भुवने मणिमन्त्रत-न्त्रादिप्रतिबन्धकानां भूयसां संभवात् । अथ ये प्रतिबन्धकास्त तन्तुनपातं प्रतिबद्धं प्रसिद्धसामर्थ्याः, तेषामेवाभावाः सर्वे कारणम् , न तु सर्वेषाम् ; सर्वशब्दस्य प्रकारकारस्न्यें वर्त्तमानस्य स्वीकारात्, इति चेत् । नतु प्रसिद्धसामध्यी इति सामध्येशब्दस्यातीन्द्रिया शक्तिः, खरूपं वा प्रति-बन्धकानां वाच्यं स्यात् । प्राच्यपक्षकक्षीकारे; क्षीणः क्षणेनावयोः कण्ठ-शोषः; अतीन्द्रियशक्तिस्वीकारात् । द्वितीयपक्षे तु त एव तं प्रति प्रति-बन्धकाः; नापरे, इति कौतस्कुती नीतिः ?। स्वरूपस्योभयेषामपि भावात्। न खळु मणिमन्त्रादेः कञ्चिदेव जातवेदसमाश्रित्य तत्त्वरूपम्, न पु-नर्जातवेदोऽन्तरमिति । तथा न प्रतिबन्धकस्यात्यन्ताभावस्तावत् कार-णतया वक्तुं युक्तः, तस्यासत्त्वात् ,अन्यथा जगति प्रतिवन्धककथां प्रत्यस्त-मयप्रसङ्गात्। अपरे पुनः प्रतिबन्धकाभावा एकैकशः सहकारितां दधीरन्, द्वित्रा वा। प्रथमपक्षे; प्रागभावः, प्रध्वंसाभावः, परस्पराभावः, यः कश्चि-द्वा सहकारी स्यात्। न प्रथमः, प्रतिबन्धकप्रध्वंसेऽपि पावकस्य प्लोष-कार्योपलम्भात् । न द्वितीयः, प्रतिबन्धकप्रागभावेऽपि दहनस्य दाहो-त्पादकत्वात् । न तृतीयः, प्रतिबन्धकसंबन्धबन्धोरपि धनश्जयस्य स्फो-टघटनप्रसङ्गात्, तस्य तदानीमपि भावात् । न चतुर्थः, प्ररूपयिष्य-माणानियतहेतुकलदोषानुषङ्गात् । द्वित्रप्रतिबन्धकाभावभेदे तु किं प्रागभावप्रध्वसाभावी, प्रागभावपरस्पराभावी, प्रध्वंसाभावपरस्पराभावी, त्रयोऽपि वा हेतवो भवेयुः।नाद्यःपक्षः, उत्तम्भकनैकट्ये तावन्तरेणापि पावकस्य प्लोषकार्यार्जनदर्शनात् । न द्वितीयतृतीयतुरीयाः, प्रति-बन्धकपरस्पराभावस्य प्राक् तदकारणत्वेन वार्णतत्वात्, भेदत्र-यस्यापि चास्य परस्पराभावसंविह्यतत्वात् । अथ प्रागभावप्रध्वसा-भावोत्तम्भकमणिमन्त्रतन्त्राद्यो यथायोगं कारणमिति चेत्।तदस्फुटम्। स्फोटादिकार्यस्यैवमनियतहेतुकत्वप्रसङ्गात् । अनियतहेतुकं चाहेतुक-मेव। तथाहि-अन्वयव्यतिरेकावधार्यः कार्यकारणभावो भावानाम्, धूम-भूमध्वजयोरिव । प्रस्तुते तु प्लोषादि यदेकदैकस्मादुत्पद्यमानमीक्षामासे, तद्न्यदा यद्यन्यतोऽपि स्यात्, तर्हि तत्कारणकमेव तन्न भवेदिति कथं नाहेतुकं स्यात् ? । अथ गोमयाद्, वृश्चिकाच वृश्चिकोत्पादः प्रेक्ष्यते । नच तत्रानियतहेतुकलं स्तीकृतं लयाऽपीति चेत् । तदपि त्रपापात्रम् । सर्वत्र हि शालूकगोमयादौ वृश्चिकडिम्भाऽऽरम्भशक्तिरेकास्ति, इतियानि तच्छक्तियुक्तानि, तानि तत्कार्योत्पादकानि,इति नायं नः कलङ्कः संक्रामित। भवतां पुनरत्राप्ययं प्रादुर्भवन् दुष्प्रतिषेधः,येषां वृश्चिकगोमयसाधारण-मेकं कि विजास्ति। न च प्रागमावप्रध्वंसाभावोत्तम्भकादीनामध्येकं किं-चित्तुल्यं रूपं वर्त्तते। इति नानियतहेतुकत्वेन दुर्विधदैवेनवामी मुच्यन्ते। एतेन 'भावस्वभावोऽप्यभाव एवास्तु हेतुनेस्ततीन्द्रियशक्तिस्वीकारः सुन्द-रः' इत्यप्युच्यमानमपास्तम् । उक्ताभावविकल्पानामत्राप्यविशेषात् । अथ शक्तिपक्षप्रतिश्लेपदीक्षिता आक्षपादा एवं साक्षेपमाचक्षते- ननु भवत्पक्षे प्रतिबन्धकोऽकिश्वित्करः, किश्वित्करो वा भवेत्। अकिश्वित्करप्रकारे, अतिप्रसङ्गः, शृङ्गभृङ्गभृङ्गारादेरप्यकि।<sup>श्वा</sup>त्करस्य प्रतिबन्धकत्वप्रसङ्गात् । किश्चित्करस्तु किश्चिदुपचिन्वन् , अपचिन्वन् वा स्यात् । प्राचि पक्षे, किं दाहरुक्तिप्रतिकूलां शक्ति जनयेत्, तस्या एव धर्मान्तरं वा । न प्रथमः, प्रमाणाभावात् । दाहाभावस्तु, प्रतिबन्धकसन्निधिमात्रेणैव चरितार्थ इति न वामुपपादयितुमीश्वरः । धर्मान्तरजनने तद्भावे संसे-व दाहोत्पाद इत्यभावस्य कारणत्वस्वीकारः, त्वदुक्ताशेषप्रागभावादिविक-ल्पावकाशस्य । अपचयपक्षे तु प्रतिबन्धकस्तां शक्तिं विकुट्टयेत्, तद्धर्म-वा । प्रथमप्रकारे, कुतस्यं कुपीटयोनेः पुनः स्फोटघटनपाटवम् । तदा-नीमन्यैव शक्तिः संजातेति चेत्। नतु सा संजायमाना किमुत्तन्भका-त्, प्रतिवन्यकाभावाद्, देशकालादिकारकचकाद्, अतीन्द्रियार्थान्तराद्वा जायते । आद्यभिदायाम्, उत्तम्भकाभावेऽपि प्रतिबन्धकाभावमात्रात्कौ-तस्कुतं कार्यार्जनं जातवेदसः । द्वितीये भेदे, तत एव स्फोटोत्पत्तिसिद्धेः शक्तिकल्पनावैयर्थ्यम् । तृतीये, देशकालादिकारकचक्रस्य प्रतिबन्धकका-ळेऽपि सद्भावेन शक्यन्तरप्रादुर्भावप्रसङ्गः। चतुर्थे, अतीन्द्रियार्थान्तरनि-मित्तकल्पने तत एव स्फोट: स्फुटं भविष्यति, किमनया कार्यम्?। तत्र शक्ति-नाशः श्रायसः, तद्वदेव तद्धर्म्भनाशपक्षोऽपि प्रतिक्षेपणीयः । अत्राभिद-ब्महे । एतेषु शक्तिनाञ्चपक्ष एव कक्षीक्रियत इत्यपरविकल्पशिल्पकल्पना-जल्पाकता कण्ठशोषायैव वः संबभूव। यत्तूक्तम्-कुतः पुनरसावुत्पद्येतेति। तत्र शक्यन्तरसहकुतात्क्रपीटयोनेरेवेति त्रुमः । ननु प्रतिबन्धकदशायां सा शक्तिरस्ति नवा। नास्ति चेत्, कुतः पुनरुत्पद्येत।शक्त्यन्तरसहकु-तादुग्नेरविति चेतु, तर्हि साऽपि शक्यन्तरसधीचस्तरमादेवोन्मजोदियन-वस्था । अथास्ति, तदा तदानीमपि स्फोटोत्पादिकां शक्ति संपादयेत्, ततोऽपि स्फोटः स्फुटं स्यादेवेति। अत्रोच्यते । प्रतिवन्धकावस्थायामप्य-स्येव शक्यन्तरम्, घटयति च स्फोटघटनलम्पटां शक्तिं तदाऽपि। यस्त्रः तदा स्फोटानुत्पादः, स प्रतिबन्धकेनोत्पन्नोत्पन्नायास्तस्याः प्रध्वंसात्। प्रतिबन्धकापगमे तु स्फोटः स्फुटीभवस्रेवेस्रतीन्द्रियशक्तिसिद्धिः। अत्राऽऽ-श्रकान्तरपरीहारप्रकारमौक्तिककणप्रचयावचायः स्याद्वादरत्नाकरात्तार्कि-कै: कर्त्तव्यः। एवं च खाभाविकशक्तिमान् शब्दोऽर्थे वोधयतीति सिद्धम्। अथ तदङ्गीकारे तत एवार्थसिद्धेः सङ्केतकल्पनाऽनर्थिकैव स्यादिति चेत्। नैवम् । अस्य सहकारितया स्वीकारात् ; अङ्कुरोत्पत्तौ पयःपृथिच्या-दिवत् । अथ स्वाभाविकसंबन्धाभ्युपगमे देशभेदेन शब्दानामर्थभेदो न भवेद्, भवति चायम्, चौरशब्दस्य दाक्षिणात्यैरोदने प्रयोगादिति चेत्। तदशस्यम् । सर्वशब्दानां सर्वार्थप्रसायनशक्तियुक्तत्वात् । यत्र च देशे यद्थेप्रतिपादनशक्तिसहकारी संकेतः, स तमथे तत्र प्रतिपाद-यतीति सर्वमवदातम् । सौगतांस्तु प्रत्येवं विधयानुवाद्यभावः –योऽयं शब्दो वर्णात्माऽऽवयोः प्रसिद्धः, सं स्वाभाविकसामर्थ्यसमयाभ्यां कृत्वा Sर्थबोधनिबन्धनमेवेति । अथ स्वामाविकसामर्थ्यसमयाभ्यां शब्दस्यार्थे सामान्यरूपे, विशेषलक्षणे, तदुभयस्वभावे वा वाचकत्वं व्याकियेत। न प्रथमे, सामान्यस्यार्थिक्रयाकारित्वाभावेन नभोऽम्भोजसिन्नभत्वात् । न द्वैतीयीके, विशेषस्य खलक्षणलक्षणस्य वैकल्पिकविज्ञानागोचरत्वेन सं-केतास्पद्रलासंभवात्। तत्सम्भवेऽपि विशेषस्य व्यवहारकालाननुयायिलेन संकेतनैरर्थक्यात्। तार्तीयीके तु स्वतन्त्रयोः, तादात्म्यापन्नयोर्वा सामान्य-विशेषयोस्तद्गोचरता संगीर्येत । नाद्यः पक्षः, प्राचिकविकल्पोपदर्शितदो-षानुषङ्गात् । न द्वितीयः, सामान्यविशेषयोर्विरुद्धधर्माध्यासितलेन तादात्म्यायोगादिति नार्थो वाच्यो वाचाम्, अपि तु परमार्थतः सर्वतो ट्यावृत्तस्वरूपेषु खलक्षणेष्वेकार्थकारित्वेन,एककारणत्वेन चोपजायमानै-कप्रत्यवमश्चरूपविकल्पस्याकारो बाह्यत्वेनाभिमन्यमानो बुद्धिप्रतिबिम्ब- व्यपदेशभागपोहः; शब्दश्रुतौ सत्यां तादृशोहेखशेखरस्यैव वेदनस्योत्पा-दात्। अपोहत्वं चास्य स्वाकारविपरीताकारोन्मूळकत्वेनावसेयम् । अपो-ह्यते स्वाकाराद्विपरीत आकारोऽनेनेत्यपोह इतिव्युत्पत्तः । तत्त्वतस्तु न किश्विद्वाच्यं वाचकं वा विद्यते, शब्दार्थतया कथिते बुद्धिप्रतिविम्बा-समन्यपोहे कार्यकारणभावस्यैव वाच्यवाचकतया व्यवस्थापितत्वात् ।

''अथ श्रीमद्नेकान्तसमुद्धोषपिपासितः । अपोहमापिबामि द्राग् वीक्षन्तां भिक्षवः क्षणम्''॥१॥

इह तावद्विकल्पानां तथाप्रतीतिपरिहृतविरुद्धधर्मीध्यासकथिकता-दात्म्यापन्नसामान्यविशेषस्वरूपवस्तुलक्षणाक्ष्णदीक्षादीक्षितत्वं प्राकट्यत । ततस्तत्त्वतः शब्दानामपि तत्प्रसिद्धमेव । यतोऽजिल्प युष्मदीयै: "स एव शब्दानां विषयो यो विकल्पानाम्" इति कथमपोहः श्चदार्थः स्यात् । अस्तु वा तथाऽप्यनुमानवत् किं न शब्दः प्रमाणमु-च्यते । अपोहगोचरत्वेऽपि परम्परया पदार्थे प्रतिबन्धात् प्रमाणमनु-मानमिति चेत्, तत एव शब्दोऽपि प्रमाणमस्तु। अतीतानागताम्बरसरो-जादिष्वसत्स्विप शब्दोपलम्भान्नात्रार्थप्रतिबन्ध इति चेत् , तह्यभूद् वृष्टिः; गिरिनदीवेगोपलम्भाद्, भावी भरण्युद्यः; रेवत्युद्यात्, नास्ति रासभ-शृङ्गम्; समम्प्रमाणैरनुपलम्भात्, इत्यादेरर्थाभावेऽपि प्रवृत्तेऽनुमानेऽपि नार्थप्रतिबन्धः स्थात्। यदि वचोवाच्यापोहोऽपि पारम्पर्येण पदार्थप्रतिष्ठः स्यात् , तदानीमळाबूनि मज्जन्तीत्यादिवित्रतारकवाक्यापोहोऽपि तथा भ-वेदिति चेत्, अनुमेयापोहेऽपि तुल्यमेतत्, प्रमेयत्वादिहेत्वनुमेयापोहेऽपि पदार्थप्रतिष्ठताप्रसक्तेः। प्रमेयत्वं हेतुरेव न भवति, विपक्षासत्त्वतङ्कक्ष-णाभावादिति कुतस्या तद्पोहस्य तन्निष्ठतेति चेत् , ताई विप्रतारकवाक्य-मप्यागम एव न भवति, आप्तोक्तत्वतङ्कक्षणाभावादित्यादि समस्तं समानम्। यस्तु नाप्तोक्तत्वं वचसि विवेचायितुं शक्यामिति शाक्यो वक्ति, स पर्यनु-योज्यः। किमाप्तस्यैन कस्याप्यभावादेनमभिधीयेत, भावेऽप्यस्य निश्चयाभा-बात्,निश्चयेऽपि मौनत्रतिकत्वाद्,वकृत्वेऽप्यनाप्तवचनात्,तद्वचसो विवे-कावधारणाभावाद्वा । सर्वमप्येतचार्वाकादिवाचां प्रपञ्चात् , मातापितृपुत्र-भातृगुरुसुगतादिवचसां विशेषमातिष्ठमानैरप्रकटनीयमेव । नच नास्ति

विशेषस्त्रीकारः,तत्पठितानुष्ठानघटनायामेव प्रवृत्तेर्तिनिवन्धनत्वापत्तेः । अथानुमानिक्येवाप्तशब्दाद्येप्रतीतिः ; ( कथम्?)-पादपार्थविवक्षावान् पुरुषोऽयं प्रतीयते । वृक्षशब्दप्रयोक्तृत्वान्, पूर्ववस्थास्त्रहं यथा ॥ १॥

इति विवक्षामनुमाय, सत्या विवक्षेयम्; आप्तविवक्षात्वात्, मद्विवक्षा-वदिति वस्तुनो निर्णयादिति चेत्।तदचतुरस्रम् । अमृदशञ्यवस्थाया अन-न्तरोक्तवैशेषिकपक्षप्रतिक्षेपेण कृतनिर्वचनत्वात् । किंच । शाखादिमति पदार्थे वृक्षशब्दसङ्केते सत्येतद्विवक्षाऽनुमानमातन्येत, अन्यथा वा। न ता-वदन्यथा। केनचित्कक्षे वृक्षशब्दं संकेल तदुचारणात्, उन्मत्तसुप्तशुकसा-रिकादिना गोत्रस्खळनवता चान्यथाऽपि तत्प्रातिपादनाम हेतोर्व्यभिचारा-पत्तेः। संकेतपक्षे तु यद्येष तपस्त्री शब्दस्तद्वशाद्वस्त्वेव वदेत् , तदा किं नाम क्षूणं स्यात्। न खल्वेषोऽर्थाद्विभेति। विशेषलाभश्चैवं सति यदेवंविधान-नुभूयमानपारंपर्यपरित्याग इति । यदकथि-परमार्थतः सर्वतोऽन्यावृत्त-च क्षेपु स्वलक्षणेष्वेकार्थकारित्वेनेत्यादि । तदवद्यम् । यतोऽर्थस्य वाहदो-हादेरेकलम् , अद्विरूपलं, समानलं वा विवक्षितम् । न तावदाद्यः पक्षः, षण्डमुण्डादौ कुण्डकाण्डमाण्डादिवाहादेरर्थस्य भिन्नभिन्नस्यैव संदर्श-नात । द्वितीयपक्षेऽपि सदृशपरिणामास्पद्त्वम् , अन्यव्यावृत्त्यधिष्ठितत्वं वा समानत्वं स्यात् । न प्राच्यः प्रकारः, सदृशपरिणामस्य सौगतैरस्वी-कृतत्वात्। न द्वितीयः, अन्यव्यावृत्तेरतात्त्विकत्वेन वान्ध्येयस्थेव स्वस्रक्षणे-ऽधिष्ठानासंभवात् । किंच। अन्यतः सामान्येन, विजातीयाद्वा व्यावृत्ति-रन्यव्यावृत्तिर्भवेत् । प्रथमपक्षे, न किञ्चिद्समानं स्यात्, सर्वस्यापि सर्वतो व्यावृत्तत्वात् । द्वितीये तु विजातीयस्व वाजिकुः जरादिकार्याणां बाहादिसजातीयत्वे सिद्धे सति स्यात्, तचान्यव्यावृत्तिरूपमन्येषां विजातीयत्वे सिद्धे सति, इति स्पष्टं परस्पराश्रयत्वमिति । एवं च कार-णैक्यं, प्रत्यवमर्शेंक्यं च विकल्प्य दूषणीयम् । अपिच । यदि बुद्धिप्र-तिबिम्बात्मा शब्दार्थः स्यात्, तदा कथमतो बहिरर्थे प्रशृत्तिः स्यात् ?। स्वप्रतिभासेऽनर्थेऽर्थाध्यवसायाचेत् । ननु कोऽयमर्थाध्यवसायो नाम । अर्थसमारोप इति चेत्, तार्ह सोऽयमर्थानर्थयोरिग्नमाणवकयोरिव तद्वि- कल्पविषयभावे सस्येव ससुत्पन्तुमहिति । नच समारोपिवकल्पस्य स्वर्क्षणं कदाचन गोचरतामश्चिति । यदि चानर्थेऽर्थसमारोपः स्यात्, तदा वाहदोहाद्यर्थिकयार्थिनः सुतरां प्रवृत्तिनं स्यात् । निह दाहपाकाद्यर्थी समारोपितपावकत्वे माणवके कदाचित्प्रवर्तते । रजतरूपताऽवभासमान्त्रशक्तिकायामिव रजतार्थिनो अर्थोक्षयार्थिनो विकल्पान्तत्र प्रवृत्तिरिते चत् । आत्तिरूपस्तर्धयं समारोपः, तथाचकथं ततः प्रवृत्तोऽर्थिक्षयार्थी कृतार्थः स्यात् । यथा श्रुक्तिकायां प्रवृत्तो रजतार्थिकयार्थीति । यदिप प्रोक्तम्—कार्यकारणभावस्येव वाच्यवाचकतया व्यवस्थापितत्वादिति । तद्य्ययुक्तम् । यतो यदि कार्यकारणभाव एव वाच्यवाचकभावः स्यात्, तदा श्रोत्रज्ञाने प्रतिभासमानः शब्दः स्वप्रतिभासस्य भवत्येव कारणमिति तस्याप्यसौ वाचकः स्यात् । यथा च विकल्पस्य शब्दः कारणम्, एवं परंपरया स्वव्रक्षणमि, अतस्तद्पि वाचकं भवेदिति प्रतिनियतवाच्यवाचकभावव्यवस्थानं प्रव्यपद्धतिमनुधावेत्। ततः शब्दः सामान्यविशेषात्मकार्थाववोधनिवन्धनमेवेति स्थितम् ॥ ११ ॥

स्वाभाविकसामर्थ्यसमयाभ्यामर्थबोधनिवन्धनं शब्द इत्युक्तम् । अय किमस्य शब्दस्य स्वाभाविकं रूपं, किंच परापेक्षमिति विवेचयन्ति— अर्थप्रकाशकत्वमस्य स्वाभाविकं प्रदीपवद्यथार्थायथार्थ-

### ले पुनः पुरुषगुणदोषावनुसरतः ॥१२॥

अर्थप्रकाशकलम्, अर्थाववोधसामध्येम्। अस्य शब्दस्य। साभाविकं परानपेक्षम्।प्रदीपवन्। यथा हि प्रदीपः प्रकाशमानः शुभमशुभं वा यथा-सिन्निहंतं भावमवभासयित, तथा शब्दोऽपि वक्त्रा प्रयुज्यमानः श्रुतिवर्गत्तनीमवतीर्णः सत्येऽनृते वा, समन्वितेऽसमन्विते वा, सफले निष्फले वा, सिद्धे साध्ये वा वस्तुनि प्रतिपत्तिमुत्पाद्यतीति तावदेवास्य साभाविकं रूपम् । अयं पुनः प्रदीपाच्छब्दस्य विशेषः—यद्सौ संकेतच्युत्पत्तिमम्प्रभाणः पदार्थप्रतीतिमुपजनयित, प्रदीपस्तु तन्निरपेक्षः । यथार्थत्वाम् स्थार्थत्वे सत्यार्थत्वास्यार्थत्वे सत्यार्थत्वास्यार्थत्वे पुनः प्रतिपादकनराधिकरणशुद्धत्वाशु-द्धत्वे अनुसरतः । पुरुषगुणदोषापेक्षे इत्यर्थः । तथाहि—सम्यग्दार्शिनि



शुचौ पुरुषे वक्तरि यथार्था शाब्दी प्रतीतिरन्यथा त मिध्यार्थेति । स्वाभाविके तु याथार्थ्ये मिध्यार्थत्वे चास्याः स्वीक्रियमाणे विप्रतार-केतरपुरुषप्रयुक्तवाक्येषु व्यभिचाराव्यभिचारिनयमो न भवेत्। प्ररू-षस्य च करुणाद्यो गुणा द्वेषाद्यो दोषाः प्रतीता एव । तत्र यदि पुरुषगुणानां प्रामाण्यहेतुत्वं नाभिमन्यते जैमिनीयैः, तार्हे दोषाणामप्य-प्रामाण्यनिमित्तता मा भूत् । दोषप्रशमनचरितार्था एव पुरुषगुणाः, प्रामाण्यहेतवस्तु न भवन्तीत्यत्र च कोशपानमेव शरणं श्रोत्रियाणा-मिति ॥ १२ ॥

इह यथैवान्तर्बिहर्वा भावराशिः खरूपमाविभक्ति, तथैव तं शब्देन प्रकाशयतां प्रयोक्तृणां प्रावीण्यमुपजायते । तं च तथाभूतं सप्तभङ्गी-समनुगत एव शब्दः प्रतिपादियतुं पटीयानिलाहुः—

सर्वत्रायं ध्वनिर्विधिप्रतिषेधाभ्यां स्वार्थमभिधानः सप्त-भङ्गीमनुगच्छति ॥१३॥

सद्सन्नित्यानित्याद्सिकछैकान्तपक्षविलक्षणानेकान्तात्मके वस्तुनि

विधिनिषेधविकल्पाभ्यां प्रवर्त्तमानः शब्दः सप्तभङ्गीमङ्गीक्रवीण एव प्रवर्त्तत इति भावः ॥ १३ ॥

अथ सप्रभङ्गीमेव खरूपतो निरूपयन्ति-

एकत्र वस्तुन्येकैकधर्मपर्यनुयोगवशादविरोधेन व्यस्त-योः समस्तयोश्च विधिनिषेधयोः कल्पनया स्यात्कारा-

ङ्कितः सप्तधा वाक्प्रयोगः सप्तभङ्गी ॥१४॥

एकत्र जीवादी वस्तुन्येकैकसत्त्वादिधर्मविषयप्रश्रवशादविरोधेन प्रस्रक्षादिबाधापरिहारेण पृथग्भूतयोः समुदितयोश्च विधिनिषेधयोः पर्यालोचनया कुला स्याच्छब्दलाब्छितो वक्ष्यमाणैः सप्तभिः प्रकारैर्व-चनविन्यासः सप्तभङ्गी विज्ञेया । भज्यन्ते भिद्यन्तेऽर्था यैस्ते भङ्गा वचनप्रकारास्ततः सप्तमङ्गाः समाहताः सप्तमङ्गीति कथ्यते। नानाव- स्लाश्रयविधिनिषेषकरुपनया शतभङ्गीप्रसङ्गीनवर्त्तनार्थमेकत्र वस्तुनीत्यु-पन्यस्तम् । एकत्रापि जीवादिवस्तुनि विधीयमाननिषिध्यमानानन्वधर्म-पर्याळोचनयाऽनन्तभङ्गीप्रसिक्तित्र्यावर्त्तनार्थमेकैकधर्मपर्यनुयोगवशादि— त्युपात्तम् । अनन्तेष्विपि हि धर्मेषु प्रतिधर्म पर्यनुयोगस्य सप्तधैव प्रवर्त्त-मानलात् । तत्प्रतिवचनस्यापि सप्तविधत्तमेवोपपन्नमित्येकैकस्मिन् धर्मे एकैकैव सप्तभङ्गी साधीयसी । एवं चानन्तधर्मापेक्षया सप्तभङ्गी-नामानन्त्रं यदायाति, तद्भिमतमेव । एतचाम्रे सूत्रत एव निर्णेष्यते । प्रत्यक्षादिविरुद्धसदाचेकान्तविधिप्रतिषेधकरुपनयाऽपि प्रवृत्तस्य वचन-प्रयोगस्य सप्तभङ्गीलानुषङ्गभङ्गार्थमविरोधेनेत्यभिहितम् ।

अवोचाम च-

या प्रश्नाद्विधिपर्युदासिभिद्या बाधच्युता सप्तथा धर्म धर्ममपेक्ष्य वाक्यरचनाऽनेकात्मके वस्तुनि । निर्देखि निरदेशि देव! भवता सा सप्तभङ्गी यया जल्पन् जल्परणाङ्गणे विजयते वादी विपक्षं क्षणात् ॥१॥

इदं च सप्तभङ्गीलक्षणं प्रमाणनयसप्तभङ्ग्योः साधारणमवधार-णीयम् । विशेषलक्षणं पुनरनयोरम्रे वक्ष्यते ॥१४॥

अथास्यां प्रथमभङ्गोहेखं तावदर्शयन्ति-

# तद्यथा-स्यादस्लेव सर्विमिति विधिविकल्पनया प्रथमो भङ्गः ॥१५॥

स्थादिसञ्ययमनेकान्तावद्योतकं स्यात्कथि स्वस्वद्रञ्यक्षेत्रकाळमा-बरूपेणास्येव सर्वे क्रुम्भादि, न पुनः परद्रञ्यक्षेत्रकाळभावरूपेण। तथाहि-क्रुम्भो द्रञ्यतः पार्थिवत्वेनास्ति, न जलादिरूपत्वेनः क्षेत्रतः पाटिलपुत्र-कत्वेन, न कान्यकुञ्जादित्वेनः कालतः शैशिरत्वेन, न वासन्तिकादित्वेनः, भावतः स्थामत्वेन, न रक्तत्वादिना । अन्यथेतररूपापत्त्या स्ररूपहा-निप्रसङ्ग इति । अवधारणं चात्र भङ्गेऽनिभमतार्थञ्याद्वस्त्यर्थमुपात्तम् । इत्तरथाऽनिभिद्दितुत्र्यतैवास्य वाक्यस्य प्रसन्येत, प्रतिनियतस्वार्थानाभि-धानात् । तदुक्तम्-

"वाक्येऽवधारणं तावद्निष्टार्थनिवृत्तये । कर्त्तव्यमन्यथाऽनुक्तसमलात् तस्य कुत्रचित्"॥ १ ॥

तथाऽप्यस्त्रेव कुम्भ इत्येतावन्मात्रोपादाने कुम्भस्य स्तम्भाद्यस्तित्वे-नापि सर्वप्रकारेणास्तित्वप्राप्तेः प्रतिनियतस्वरूपानुपपित्तः स्यात् , तत्प्र-तिपत्तये स्यादिति प्रयुज्यते,स्यात्कथित्वत्वद्रव्यादि।भरेवायमस्ति, न पर-द्रव्यादिभिरपीत्यर्थः। यत्रापि चासौ न प्रयुज्यते तत्रापि व्यवच्छेद्फुळैब-कारवद् बुद्धिमद्भः प्रतीयत एव ।

यदुक्तम्-

" सोऽप्रयुक्तोऽपि वा तच्ज्ञैः सर्वत्रार्थात्प्रतीयते । यथैवकारो योगादिव्यवच्छेदप्रयोजनः"॥ १ ॥ १५ ॥

अथ द्वितीयभङ्गोहेखं ख्यापयन्ति-

स्यान्नास्त्येव सर्वमिति निषेधकल्पनया द्वितीयः ॥१६॥

स्वद्रव्यादिभिरिव परद्रव्यादिभिरिप वस्तुनोऽसत्त्वानिष्टौ हि प्रतिन्तियतस्वरूपाभावाद्वस्तुप्रतिनियमिवरोधः । नचास्तित्वैकान्तवादिभिरत्र नास्तित्वमिसद्धभिद्धभिधानीयम् । कथिश्वत्तस्य वस्तुनि युक्तिसिद्धत्वान्साधनवत् । नहि कथिद्नित्यत्वादौ साध्ये सत्त्वादिसाधनस्यासित्वं विपक्षे नास्तित्वमन्तरेणोपपत्रम्; तस्य साधनाभासत्वप्रसङ्गात् । अथयदेव नियतं साध्यसद्भावेऽस्तित्वं तदेव साध्याभावे साधनस्य नास्तित्वमभिध्यते; तत्कथं प्रतिषेध्यम् १ स्वरूपस्य प्रतिषेधत्वानुपपत्तेः, साध्यसद्भावे नास्तित्वं तु यत्तत्र्यतिषेध्यम् , तेनाविनाभावित्वे साध्यसद्भावासितत्वस्य व्याघातात्तेनैव स्वरूपणास्ति नास्ति चेति प्रतीत्यभावादिति चेत् । तद्सत् । एवं हेतोस्विरूपत्विरोधात् । विपक्षासत्त्वस्य तात्त्वकस्याभावात् । यदि चायं भावाभावयोरेकत्वमाचक्षीतः तदा सर्वथा न कथित्यवर्तेत । नापि कृतश्चित्रवर्त्तेत । प्रवृत्तिनिवृत्तिविषयस्य भावस्याभावपरिहारेणासंभवात् , अभावस्य च भावपरिहारेणोते वस्तुनोऽस्तित्वनासित्तवयो रूपान्तरत्वन

मेष्टव्यम् । तथाचास्तिलं नास्तिलेन प्रतिषेध्येनाविनाभावि सिद्धम् । यथा च प्रतिषेध्यमस्तिलस्य नास्तिलं तथा प्रधानभावतः क्रमार्पितो-भयलादिधर्मपञ्चकमपि वक्ष्यमाणं छक्षणीयम् ॥ १६॥

अथ रुतीयं भङ्गमुहेखतो व्यक्तीकुर्वन्ति-स्यादुस्त्येव स्याझास्त्येवेति क्रमतो विधिनिषेधकरूपनया

तृतीयः ॥ १७ ॥

सर्विमिति पूर्वसूत्रादिहोत्तरत्र चातुवर्त्तनीयम् । ततोऽयमर्थः । क्रमा-र्पितस्वपरद्रव्यादिचतुष्टयापेक्षया क्रमापिताभ्यामस्तित्वनास्तित्वाभ्यां वि-शेषितं सर्वे कुम्भादि वस्तु स्यादस्येव स्यान्नास्येवेत्युङेखेन वक्तव्य-मिति ॥ १७ ॥

इदानीं चतुर्थभङ्गोङ्खमाविर्भावयन्ति-स्याद्वक्कव्यमेवेति युगपद्विधिनिषेधकल्पनया चतुर्थः ॥ १८ ॥

द्वाभ्यामस्तिलनास्तिलाख्यधर्माभ्यां युगपत्यधानतयाऽपिंताभ्यामेकस्य वस्तुनोऽभिधित्सायां तादृशस्य शन्दस्थासंभवादवक्तव्यं जीवादि वस्तित । तथाहि—सदसत्त्वगुणद्वयं युगपदेकत्र सिद्धिभिधानेन वक्तुमशक्यम् । तस्थासत्त्वप्रतिपादनासमर्थलात्। तथैवासदिद्धिभिधानेन न तद्वक्तं शक्यम् । तस्य सत्त्वप्रत्यायने सामध्यीभावात् । साङ्केतिकन्मेकं पदं तदिभिधातुं समर्थीमद्यपि न सद्यम् । तस्यपि क्रमेणार्थद्वयप्रत्यायने सामध्यीपत्तेः। शतृशानचौ सिदिति शतृशानचोः सङ्केतितसच्छव्यत्वत् । इन्द्ववृत्तिपदं तथोः सक्वदिभधायकिमत्यप्यनेनापास्तम् । सदसत्त्वे इत्यादि पदस्य क्रमेण धर्मद्वयप्रत्यायने समर्थलात् । कर्मधारयादिवृत्तिपदम्पति न तयोरभिधायकमनेनैवापास्तमिति सकळवाचकरहितत्वादवक्तव्यं वस्तु युगपत् सदसत्त्वाभ्यां प्रधानमावापिताभ्यामाकान्तं व्यवतिष्ठते । अयं च मङ्गः कैश्चिनृतीयभङ्गनमावापिताभ्यामाकान्तं व्यवतिष्ठते । अयं च मङ्गः कैश्चिनृतीयभङ्गन

स्थाने पट्यते, रतीयश्चेतस्य स्थाने । नचैवमिप कश्चिद्दोषः; अर्थाविशे-षस्याभावात् ॥ १८ ॥

अथ पञ्चमभङ्गोहेखमुपद्र्शयन्ति-

स्यादस्लेव स्यादवक्तन्यमेवेति विधिकल्पनया युगप-

द्विधिनिषेधकल्पनया च पञ्चमः ॥ १९ ॥

खद्रज्यादिचतुष्टयापेश्चयाऽिसत्वे सत्यस्तित्वनास्तित्वाभ्यां सह वक्त-मशक्यं सर्वे वस्तु। ततः स्याद्स्त्येव स्याद्वक्तज्यमेवेत्येवं पश्चमभङ्गे-नोपद्दर्थत इति ॥ १९॥

भथ पष्ठभङ्गोहेखं प्रकटयन्ति-स्यान्नास्त्येव स्यादवक्तव्यमेवेति निषेधकल्पनया युग-पद्विधिनिषेधकल्पनया च षष्टः ॥ २० ॥

परद्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षया नास्तित्वे सत्यस्तित्वनास्तित्वाभ्यां यौग-पद्येन प्रतिपाद्यितुमशक्यं समस्तं वस्तु । ततः स्यान्नास्त्येव स्याद्वक्त-व्यमेवेत्येवं षष्टभङ्गेन प्रकाद्यते ॥ २०॥

संप्रति सप्तमभङ्गमुहिखन्ति-

स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव स्यादवक्तव्यमेवेति क्रमतो वि-धिनिषेधकल्पनया युगपद्विधिनिषेधकल्पनया च सप्तम इति ॥२१॥

इतिशब्दः सप्तमङ्गीसमाप्यर्थः । खपरद्रव्यादिचतुष्टयापेक्षयाऽस्ति-त्वनास्तित्वयोः सतोरस्तित्वनास्तित्वाभ्यां समसमयमभिधातुमशक्यम-खिळं वस्तु तत एवमनेन भङ्गेनोपदर्श्यते ॥२१॥

अथास्यामेव सप्तमङ्ग्यामेकान्त्रविकल्पान्निराचिकीर्षवः सूत्राण्याहु:-

विधिप्रधान एव ध्वनिरिति न साधु ॥२२॥ प्राधान्येन विधिमेव शब्दोऽभिषत्ते इति न युक्तम् ॥२२॥ अत्र हेतुमाहु:-

निषेधस्य तस्माद्प्रतिपात्तिप्रसक्तेः ॥२३॥

तस्मादितिशब्दात् ॥२३॥

आशङ्कान्तरं निरस्यन्ति-

अप्राधान्येनैव ध्वनिस्तमभिधत्ते इत्यप्यसारम् ॥२४॥ वीमति निषेषम् ॥२४॥

अत्र हेतुमाचक्षते-

कचित्कदाचित्कथञ्चित्प्राधान्येनाप्रतिपन्नस्य तस्यापा-

घान्यानुपपत्तेः ॥२५॥

न खलु मुख्यतः स्वरूपेणाप्रतिपन्नं वस्तु कचिदप्रधानभावमतु-भवतीति ॥२५॥

इत्थं प्रथमभङ्गैकान्तं निरस्येदानीं द्वितीयभङ्गैकान्तनिरासमित-दिशन्ति–

निषेधप्रधान एव राब्द इत्यपि प्रागुक्तन्यायादपास्तम्॥२६॥

व्यक्तम् ॥२६॥

अथ तृतीयभङ्गैकान्तं पराकुर्वन्ति-

क्रमादुभयप्रधान एवायमित्यपि न साधीयः ॥२७॥

अयमितिशब्दः ॥२०॥ एतदुपपादयन्ति-

अस्य विधिनिषेधान्यतरप्रधानलानुभवस्याप्यबाध्यमा-

नलात् ॥२८॥

अथ चतुर्थभङ्गैकान्तपराभवाय प्राहुः—

युगपद्विधिनिषेधात्मनोऽर्थस्यावाचक एवासाविति

च न चतुरस्रम् ॥ २९॥

स्यादवक्तव्यमेवेति चतुर्थमङ्गकान्तो न श्रेयानित्यर्थः ॥२९॥ कुत इत्याहु:-

तस्यावक्तव्यशब्देनाप्यवाच्यत्वप्रसङ्गात् ॥३०॥ अथ पश्चमभङ्गेकान्तमपास्यन्ति-

विध्यात्मनोऽर्थस्य वाचकः सन्तुभयात्मनो युगपदवाचक एव स इत्येकान्तोऽपि न कान्तः ॥३१॥ अत्र निमित्तमाहु:-

निषेधात्मनः सह द्वयात्मनश्चार्थस्य वाचकलावाचकला-भ्यामपि शब्दस्य प्रतीयमानलात् ॥३२॥

निषेधात्मनोऽर्थस्य वाचकलेन सह, विधिनिषेधात्मनोऽर्थस्यावाच-कलेन च शब्दः षष्ठभङ्गे प्रतीयते यतः, ततः पश्चमभङ्गेकान्तोऽपि न श्रेयान्।।३२॥

षष्ठभङ्गैकान्तमपाकुर्वन्ति-

निषेधात्मनोऽर्थस्य वाचकः सन्तुभयात्मनो युगपद्वा-चक एवायमित्यप्यवधारणं न रमणीयम् ॥ ३३ ॥ अत्र हेतुसुपदर्शयन्ति-

इतस्थाऽपि संवेदनात् ॥ २४॥ आद्यभङ्गादिषु विध्यादिप्रधानतयाऽपि शब्दस्य प्रतीयमानलादि-सर्थः ॥ २४ ॥

अथ सप्तमभङ्गेकान्तमपाकुर्वन्ति-

٩

क्रमाक्रमाभ्यासुभयस्वभावस्य भावस्य वाचकश्चावाचकश्च ध्वनिर्नान्यथेलपि मिथ्या ॥ ३५ ॥ अत्र बीजमाख्यान्ति-

विधिमात्रादिपधानतयाऽपि तस्य प्रसिद्धेः ॥ ३६ ॥

नन्वेकस्मिन् जीवादौ वस्तुन्यनन्तानां विधीयमाननिषिध्यमानानां धर्माणामङ्गीकरणादनन्ता एव वचनमार्गाः स्याद्वादिनां भवेयुः, वाच्ये-यत्ताऽऽयत्तत्वाद् वाचकेयत्तायाः; ततो विरुद्धैव सप्तभङ्गीति झुवाणं निरायन्ति—

एकत्र वस्तुनि विधीयमाननिषिध्यमानानन्तधर्माभ्युपग-मेनानन्तभङ्गीपसङ्गादसङ्गतैव सप्तभङ्गीति न चेतसि निधेयम् ॥ ३७ ॥

अत्र हेतुमाहः-विधिनिषेधप्रकारापेक्षया प्रतिपर्यायं वस्तुन्यनन्तानामपि सप्तमङ्गीनामेव संभवात् ॥३८॥

एकैकं पर्यायमाश्रिस वस्तुनि विधिनिषेधविकल्पाभ्यां व्यस्तसमन् स्ताभ्यां सप्तैव भङ्गाः संभवन्ति, न पुनरनन्ताः। तत्कथमनन्तभङ्गी-प्रसङ्गादसङ्गतलं सप्तभङ्गयाः समुद्राव्यते ? ॥ ३८ ॥

कुतः सप्तेव भङ्गाः संभवन्तीत्याहुः-

प्रतिपर्यायं प्रतिपाद्यपर्येनुयोगानां सप्तानामेव संभवात् ॥

एतवपि कृत इत्याहः-

तेषामि सप्तत्वं सप्तविधतिज्जिज्ञासानियमात् ॥४०॥
अथ सप्तविधतिज्जज्ञासानियमे निमित्तमाहु:-

तस्या अपि सप्तविधत्वं सप्तधैव तत्सन्देहसमुत्पादात ॥४१॥

तस्या अपीति प्रतिपाद्यजिज्ञासायाः। तत्संदेहससुत्पादादिति प्रति-पाद्यसंशयसमुत्पत्तेः॥ ४१ ॥ सन्देहस्यापि सप्तधात्वे कारणमाहुः— तस्यापि सप्तप्रकारत्विनयमः स्वगोचरवस्तुधर्मीणां सप्तविधत्वस्यैत्रोप्रपत्तेः ॥ ४२ ॥

तस्य प्रतिपाद्यगतसन्देहस्य । खगोचरवस्तुधर्माणां सन्देहविषयी-कृतानामस्तित्वादिवस्तुपर्यायाणाम् ॥ ४२ ॥

इयं सप्तभङ्गी किं सकछादेशस्वरूपा, विकलादेशस्वरूपा वेद्यारेकां पराकुर्वन्ति—

इयं सप्तमङ्गी प्रतिभङ्गं सकलादेशस्त्रभावा विकला-देशस्त्रभावा च ॥४३॥

एकैको भङ्गोऽस्याः संबन्धी सकलादेशस्यभावः, विकलादेशस्यभावः बक्रेसर्थः ॥४३॥

अथ सकलादेशं लक्षयन्ति-

प्रमाणप्रतिपन्नानन्ताधर्मात्मकवस्तुनः कालादिभिरमेद्-वृत्तिप्राधान्यादमेदोपचाराद्याः यौगपचेन प्रतिपादकं

वचः सकलादेशः ॥४४॥

काळादिमिरष्टाभिः कृत्वा यद्मेत्वृत्तेर्घर्मधर्मिणोरपृथगमावस्य प्रा-धान्यं तस्मात्, काळादिमिर्मिन्नात्मनामि धर्मधर्मिणाममेदाध्यारोपाद्वा समकाळमिभघायकं वाक्यं सकळादेशः प्रमाणवाक्यमित्यर्थः। अयमर्थः— यौगपदोनाशेषधर्मात्मकं वस्तु काळादिमिरमेदवृत्त्या, अभेदोपचारेण वा प्रतिपादयति सकळादेशः, तस्य प्रमाणाधीनत्वात्। विकळादेशस्तु क्रमेण भेदोपचाराद्, भेदपाधान्याद्वा तद्यभिधत्ते, तस्य नयायत्तवात्। कः पुनः क्रमः? किं वा यौगपदाम्?। यदाऽस्तित्वादिधर्माणां काळादिमिर्मेद्विवक्षा, तदैकस्य शब्दस्यानेकार्थप्रत्यायने शक्त्यभावात् क्रमः; यदा तु तेषामेव धर्माणां काळादिभिरमेदेन वृत्तमात्मरूपमुच्यते, तदैकेनािप शब्देनैक-धर्मप्रत्यायनमुखेन तदात्मकतामापन्नस्यानेकाशेषरूपस्य वस्तुनः प्रति- पाइनसंभवाद्योगपद्यम् । के पुनः कालादयः ? । कालः, आत्मरूपं. अर्थ:, संबन्ध:, उपकार:, गुणिदेश:, संसर्ग:, शब्द:, इसष्टौ। तत्र स्याजीवादि वस्त्वस्येवेत्यत्र यत्कालमस्तित्वं तत्कालाः शेषानन्तधर्मा वस्तुन्येकत्रेति तेषां कालेनाभेदवृत्तिः १ । यदेव चास्तित्वस्य तद्गुणत्व-मात्मरूपम्, तदेव चान्यानन्तगुणानामपीत्यात्मरूपेणाभेद्वात्तः २। य एव चाधारोऽर्थो द्रव्याख्योऽस्तित्वस्य, स एवान्यपर्यायाणामिसर्थेनाभेद्-बात्ति:३। य एव चाविष्वग्भावः कथिचत्तादात्म्यलक्षणः संवन्धोऽस्ति-त्वस्य, स एवाशेषाविशेषाणामिति संबन्धेनाभेदवृत्तिः ४। य एव चोपका-रोऽस्तित्वेन स्वानुरक्तलकरणम्, स एव शेषैरपि गुणैरित्यपकारेणाभेद-वृत्ति: ५। य एव गुणिन: संबन्धी देश: क्षेत्रलक्षणोऽस्तिलस्य, स एवा-न्यगुणानामिति गुणिदेशेनाभेदवृत्तिः ६। य एव चैकवस्लात्मनाऽस्लि-सस्य संसर्गः, स एवाशेषधर्माणामिति संसर्गेणाभेदवृत्तिः । नतु प्राग्-क्तसंबन्धादस्य कः प्रतिविशेषः?। उच्यते। अभेदप्राधान्येन भेदगणभावेन चप्रागुक्तः संबन्धः, भेदप्राधान्येनाभेदगुणभावेन चैष संसर्ग इति ७। य एवास्तीति शब्दोऽस्तित्वधर्मात्मकस्य वस्तुनो वाचकः, स एव शेषा-नन्तधर्मात्मकस्यापीति शब्देनाभेदवृत्तिः ८ ॥ पर्यायार्थिकनयगुणभावे द्रव्यार्थिकनयप्राधान्यादुपपद्यते । द्रव्यार्थिकगुणभावेन पर्यायार्थिकप्रा-धान्ये तु न गुणानामभेदवृत्तिः संभवति, समकालमेकत्र नानागुणानाम-संभवात , संभवे वा तदाश्रयस्य तावद्वा भेदप्रसङ्गात् १। नानागुणानां संब-न्धिन आत्मरूपस्य च भिन्नलात् , आत्मरूपाभेदे तेषां भेदस्य विरोधात २। स्वाश्रयस्यार्थस्यापि नानात्वात्, अन्यथा नानागुणाश्रयत्वविरोधात् ३। संब-न्धस्य च संबन्धिभेदेन भेददर्शनात्, नानासंबन्धिभिरेकत्रैकसंबन्धाघट-नात ४। तैः क्रियमाणस्थोपकारस्य च प्रतिनियतरूपस्यानेकत्वात् , अनेकैरु-पकारिभि: क्रियमाणस्योपकारस्यैकस्य विरोधात् ५। गुणिदेशस्य च प्रति-गुणं भेदात्, तद्भेदे भिन्नार्थगुणानामपि गुणिदेशाभेदपसङ्गात् ६। संसर्ग-स्य च प्रतिसंसार्ग भेदात्, तदभेदे संसार्गभेदिवरोधात् ७। शब्दस्य च प्रतिविषयं नानात्वात्, सर्वेगुणानामेकशब्दवाच्यतायां सर्वार्थानामेकश-**ब्द्रवाच्यताऽऽपत्तेः श**ब्दान्तरवैफल्यापत्तेः ८॥ तत्त्वतोऽस्तित्वादीनामेकत्र वस्तुन्येवमभेदवृत्तेरसंभवे काळादिभिर्मिन्नात्मनामभेदोपचारः क्रियते । तदेताभ्यामभेदवृत्त्यभेदोपचाराभ्यां कृत्वा प्रमाणप्रतिपन्नानन्तधर्मात्म-कस्य वस्तुनः समसमयं यद्भिधायकं वाक्यं स सकळादेशः प्रमा-णवाक्यापरपर्याय इति स्थितम् ।

"काळात्मरूपसंबन्धाः संसर्गोपक्रिये तथा । गुणिदेशार्थशब्दाश्चेसष्टी काळादयः स्टताः" ॥१॥४४॥ अधुना नयवाक्यस्वभावस्तेन नयविचारावसरळक्षणीयस्तरुपमि विकळादेशं सकळादेशस्तरूपनिरूपणप्रसङ्गेनात्रैव ळक्षयन्ति⊸

#### तद्विपरीतस्तु विकलादेशः॥ ४५॥

नयविषयीकृतस्य वस्तुधर्मस्य भेदकृत्तिप्राधान्याद्, भेदोपचाराद्वा क्रमेण यदभिधायकं वाक्यम्, स विकळादेशः । एतदुक्केखस्तु नयस्वरूपा-नभिज्ञश्रोतृणां दुरवगाह इति नयविचारावसर एव प्रदर्शयिष्यते ॥४५॥ प्रमाणं निर्णीयाथ यतः कारणात् प्रतिनियतमर्थमेतद्व्यवस्थापयति, तत्कथयन्ति—

### तद् द्विभेदमपि प्रमाणमात्मीयप्रतिबन्धकापगमविशेषस्व-रूपसामर्थ्यतः प्रतिनियतमर्थमवद्योतयति ॥ ४६ ॥

प्रसक्षपरोक्षरूपतया द्विप्रकारमपि प्रागुपवर्णितस्वरूपं प्रमाणं स्वकी-यज्ञानावरणाद्यदृष्टविशेषक्षयक्षयोपशमलक्षणं योग्यतावशात्प्रतिनियतं नीलादिकमर्थे व्यवस्थापयति ॥ ४६॥

एतद्यवच्छेद्यमाचक्षते-

## न तदुत्पत्तितदाकारताभ्याम्, तयोः पार्थक्येन सामस्त्ये-न च व्यभिचारोपलम्मात् ॥ ४७॥

तथाहि- ज्ञानस्य तदुत्पत्तितदाकारताभ्यां व्यस्ताभ्यां, समस्ताभ्यां वा प्रतिनियतार्थव्यवस्थापकत्वं स्थात्। यदि प्राच्यः पक्षः, तदा कपा-छक्षणः कळशान्त्यक्षणस्य व्यवस्थापकः स्थात्, तदुत्पत्तेः केवळायाः सद्भावात्। स्तम्भः स्तम्भान्तरस्य च व्यवस्थापकः स्थात्, तदाकारता- यास्तदुत्पत्तिरहितायाः संभवात्। अथ द्वितीयः, तदा कलशस्योत्तरक्षणः पूर्वक्षणस्य व्यवस्थापको भवेत्, समुदितयोस्तदुत्पत्तितदाकारतयोर्विद्यन मानत्वात्। अथ विद्यमानयोरप्यनयोर्ज्ञानमेवार्थस्य व्यवस्थापकमः । नार्थः. तस्य जडत्वादिति मतम्। तद्पि न न्यायानुगतम्, समानार्थसमनन्तर-प्रत्ययोत्पन्नज्ञानैर्व्यभिचारात्। तानि हि यथोक्तार्थव्यवस्थापकललक्षणस्य समप्रस्य सद्भावेऽपि प्राच्यं जनकज्ञानक्षणं न गृह्वन्ति । अपि च । किमिद्म-र्थाकारत्वं वेदनानां ? यद्वशात्त्रतिनियतार्थपरिच्छेदः स्यात्। किमर्थाकारो-हेखिलम् , अर्थाकारधारित्वं वा । प्रथमप्रकारे, अर्थाकारोहेखोऽर्थाकाः रपरिच्छेद एव, ततश्च झानं प्रतिनियतार्थपरिच्छेदात्प्रतिनियतमर्थमवद्यो-तयतीति साध्याविशिष्टलं स्पष्टमुपढोकते । द्वितीयप्रकारे पुनरर्थाकारधा-रिलं ज्ञानस्य सर्वात्मना, देशेन वा। प्रथमपक्षे, जडत्वाद्रथस्य ज्ञानमपि जडं भवेत्, उत्तरार्थक्षणवत्।प्रमाणरूपलाभावश्चोत्तरार्थक्षणवदेवास्य प्रस-ज्येत, सर्वात्मना प्रमेयरूपताऽनुकरणात्। अथ देशेन नीललादिनाऽर्थाका-रधारित्वमिष्यते ज्ञानस्य, तार्हे तेनाजडाकारेण जडताप्रातिपत्तेरसंभवात कथं तद्विशिष्टत्वमर्थस्य प्रतीयेत ?। न हि रूपज्ञानेनाप्रतिपन्नरसेन तद्विशि-ष्ट्रता सहकारफलादौ प्रतीयते । किंच । देशेनार्थाकारधारित्वान्नीलार्थवान्नीः-शेषार्थानामि ज्ञानेन ब्रहणापत्तिः, सत्त्वादिमात्रेण तस्य सर्वत्रार्थाका-रधारित्वाविशेषात् । अथ तद्विशेषेऽपि नीलाद्याकारवैलक्षण्यान्निखिला-र्थानामग्रहणम्, तर्हि समानाकाराणां समस्तानां ग्रहणप्राप्तिः। अथ यतः एव ज्ञानमुत्पद्यते, तस्यैवाकारानुकरणद्वारेण प्राहकम्, हन्त ! एवमपि समानार्थसमनन्तरप्रययस्य तद्वाहकं स्यादित्युक्तम्। ततो न तद्वत्पत्ति-तदाकारताभ्यां ज्ञानस्य प्रतिनियतार्थावभासः, किंतु प्रतिबन्धकापगम-विशेषादिति सिद्धम् ॥४७॥

इति प्रमाणनयतस्वालोकालङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचितायाँ रत्नाकरावतारिकाल्यलघुटीकायामागमस्वरूपनिर्णयोः नाम चतुर्थः परिच्छेदः ।

### अर्रम् श्रथ पञ्चमः परिच्छेदः ।

इत्थे प्रमाणस्य स्वरूपसंख्ये समाख्याय विषयमाचक्षते-

त्तस्य विषयः सामान्यविशेषाचनेकान्तात्मकं वस्तु ॥१॥

नस्य प्रमाणस्य । विसीयन्ते निबध्यन्ते विषयिणोऽस्मिन्निति विषयो गोन चरः परिच्छेचमिति यावत्। सामान्यविशेषौ वक्ष्यमाणलक्षणावादिर्यस्य सदसदाद्यनेकान्तस्य तत्तदात्मकं तत्तस्वरूपं वस्त्वित । एवं च केवलस्य सान मान्यस्य, विशेषस्य, तदुभयस्य वा स्वतन्त्रस्य प्रमाणविषयत्वं प्रतिक्षिप्तं भव-ति । अथैतदाकर्ण्य कर्णाम्रेडपीडिता इव यौगाः सेगिरन्ते । नन्वहो जैनाः ! केनेदं सुहृदा कर्णपुटविटङ्कितमकारि युष्माकम्, स्वतन्त्रौ सामान्यविशेषौ न प्रमाणभूमिरिति। सर्वगतं हि सामान्यं गोत्वादि, तद्विपरीतास्तु शब-छशाबलेयबाहुलेयादयो विशेषाः, ततः कथमेषामैक्यमाकर्णयितुमपि स-कर्णैः शक्यम् ? । तथा च सामान्यविशेषावत्यन्तभिन्नो, विरुद्धधर्माध्य-स्तत्वात्,यावेवं तावेवम् , यथा पाथःपावकौ,तथा चैतौ, तस्मात्तथा,ततो न सामान्यविशेषात्मकत्वं घटादेर्घटते । तदेतत्परमप्रणयपरायणप्रणयि-नीप्रियालापप्रायं वासवेदमान्तरेव राजते। तथाहि-यदिदं सर्वगतत्वं सामा-न्यस्य न्यरूपि, तत् किं व्यक्तिसर्वगतत्वम् , सर्वसर्वगतत्वं वा स्वीकृत्य । यदि प्राक्तनम्, तदा तर्णकोत्पाददेशे तद्विद्यमानं वर्णनीयम्, अन्यथा व्यक्तिसर्वगतत्वव्याघातात्। तत्रोत्पन्नायां च व्यक्तौ कुतस्तत् तत्र भवेत् ? किं व्यक्या सहैवोत्पद्येत, व्यक्यन्तराद्वा समागच्छेत् ?। नाद्यः पक्षः, नित्यत्वेनास्य स्वीकृतत्वात् । द्वितीयपक्षे तु ततस्तदागच्छत् पूर्वव्यक्ति परित्यज्यागच्छेत्, अपरित्यज्य वा। प्राचिकविकल्पे, प्राक्तनव्यक्तेर्निःसा-मान्यताऽऽपत्तिः । द्वितीयपक्षे तु किं व्यक्तया सहैवागच्छेत् , केनचिदंशेन वा । आद्ये शाबलेयेऽपि बाहुलेयोऽयमिति प्रतीतिः स्यात् । द्वितीयपक्षे तु सामान्यस्य सांशताऽऽपत्तिः, सांशले चास्य व्यक्तिवद्नित्यलप्राप्तिः। अथ



विचित्रा वस्तुनां शक्तिः: यथा मन्त्रादिसंस्कृतमस्त्रमुद्रस्थं व्याधिविशेषं छि-नत्ति, नोदरम्; तद्वदिहापि सामान्यसेटशी शक्तिः, यथा खहेत्रभ्यः सम-स्पद्यमानेऽर्थे पूर्वस्थानाद्चलदेव तत्र वर्त्तत इति चेत्। स्यादेतदेवम् , यद्ये-कान्तेनैक्यं सामान्यस्य प्रमाणेन प्रसिद्धं स्थात्; नचैवम्, तस्यैव तत्त्वतो विचारियतुमुपकान्तलात्। तथाहि-यद्यस्यकान्तेक्यं कीर्यते, तदाभिन्न-देशकालासु व्यक्तिषु वृत्तिर्न स्यादिति। यदि तु स्वभाववादालम्बनमात्रे-णैवेयमुपपाद्यते, तदा किममुना सामान्येन ?, किंतरां वाऽन्येनापि भूयसा वस्तुना परिकल्पितेन ?। एकैव काचित् पदुमनिधीयमाना व्यक्ति-इभ्युपगम्यताम् । सा हि तथास्वभावलात् तथा तथा प्रथिष्यत इति छामाभिलापुकस्य मूलोच्छेदः। तन्न व्यक्तिसर्वगतलमेतस्य सङ्गतिगो-चरीभावमभजत् । नापि सर्वसर्वगतत्वम्, खण्डमुण्डादिव्यक्यन्तराहे-\$पि तदुपलम्भप्रसङ्गात्। अन्यक्तलात्तत्र तस्यानुपलम्भ इति चेत् , न्यक्ति-स्वात्मनोऽप्यनुपलम्भोऽत एव तत्रास्तु । अन्तराले व्यक्तात्मनः सद्भा-वावेदकप्रमाणाभावादसत्त्वादेवातुपलम्भे, सामान्यस्थापि सोऽसत्त्वादेव तत्रास्त, विशेषाभावात् । किंच । प्रथमव्यक्तिसमाकळनवेळायां तद्भि-न्यक्तस्य सामान्यस्य सर्वात्मनाऽभिव्यक्तिर्जातेव, अन्यथा व्यक्ताव्यक्तस्व-भावभेदेनानेकलानुषङ्गादसामान्यखरूपताऽऽपत्तिः । तस्मादुपलब्धिल-क्षणप्राप्तस्य स्वव्यक्यन्तराळे सामान्यस्यानुपळम्भाद्सत्त्वम् , व्यक्तिस्वान त्मवत् । अपि च । अन्यक्तलात् तत्र तस्यानुपलम्भस्तदा सिध्येद्, यिद् व्यक्त्यभिव्यङ्गयता सामान्यस्य सिद्धा स्थात्; नचैवम्, नित्यैकरूपस्थान स्याभिव्यक्तेरेवानुपपत्तेः। तथाहि-व्यक्तिरुपकारं कश्चित्कुर्वती सामान्यन मभिन्य जयेत् , इतरथा वा । कुर्वती चेत् , कोऽनया तस्योपकार: क्रियते । तज्ज्ञानोत्पादनयोग्यता चेत् , सा ततो भिन्ना, अभिन्ना वा विधीयेत। भिन्ना चेत्, तत्करणे सामान्यस्य न कि चित्कृतमिति तद्वस्याऽस्यानभिव्याक्तिः। अभिन्ना चेत्, तत्करणे सामान्यमेव कृतं स्यात्, तथा चानित्यत्वप्राप्तिः। तज्ज्ञानं चेदुपकारः, तार्हं कथं सामान्यस्य सिद्धिः?, अनुगतज्ञानस्य व्यन क्तिभ्य एव प्रादुर्भावात्। तत्सहायस्यास्यैवात्र व्यापार इत्यपि श्रद्धामात्रम्। . यतो यदि घटोत्पत्तौ दण्डाद्यपेतकुम्भकारवद् व्यक्त्युपेतं सामान्यमञ्ज-

गतज्ञानोत्पत्ती ध्याप्रियमाणं प्रतीयेत, तदा स्यादेतत् , तच नास्येव । न किञ्चित् कुर्वत्याश्च व्यञ्जकत्वे, विजातीयव्यक्तेरिप व्यञ्जकत्वप्रसङ्गः। तन्नाव्यक्तत्वात् तत्र तस्यानुपलम्भः, किन्त्वसत्त्वादेवः इति न सर्व-सर्वगतमप्येतद्भवितुमहीते, किन्तु प्रतिव्यक्ति कथिचिद्विभिन्नम्, कथ-िचत्तदात्मकत्वाद्, विसदृशपरिणामवत् । यथैव हि काचि**द्यक्तिरुप**-छभ्यमानाद्यक्टान्तराद्विशिष्टा विसदृशपरिणामदृर्शनाद्वतिष्ठते, तथा सदृशपरिणामात्मकसामान्यदृर्शनात् समानेति, तेनायं समानो गौ:, सोऽनेन समान इति प्रतीते: । नच व्यक्तिस्वरूपाद्भिन्नत्वात् सामा-न्यरूपताव्याघातोऽस्य, रूपादेरप्यत एव गुणरूपताव्याघातप्रसङ्गात् । कथि च्यातिरेकस्त रूपादेरिव सदृशपरिणामस्याप्यस्त्रेव । ननु प्रथम-व्यक्तिदर्शनवेळायां कथं न समानप्रत्ययोत्पत्तिः ?, तत्र सदशपरिणामस्य भावादिति चेत्, तवापि विशिष्टप्रत्ययोत्पत्तिस्तदानीं कस्मान्न स्याद् ?, वैसदृश्यस्थापि भावात् । परापेक्षत्वात् तस्थाप्रसङ्गोऽन्यत्रापि तुल्यः । समानप्रलयोऽपि हि परापेक्षः, परापेक्षामन्तरेण काचित् कदाचि-दृप्यभावात्, अणुमहत्त्वादिप्रत्ययवत् । विशेषा अपि नैकान्तेन सामा-न्याद्विपरीतधर्माणो भवितुमर्हन्ति । यतो यदि सामान्यं सर्वगतं सिद्धं भवेत्, तदा तेषामन्यापकलेन ततो विरुद्धधर्माध्यासः स्थात्, नचैवम्, सामान्यस्य विशेषाणां च कथि चत्परस्पराव्यतिरेकेणैकानेकरूपतया-बस्थितत्वात् । विशेषेभ्योऽञ्यतिरिक्तत्वाद्धिः सामान्यमप्यनेकभिष्यते, सामान्यात्तु विशेषाणामव्यतिरेकात्तेऽप्येकरूपा इति । एकलं च सामा-न्यस्य संग्रहनयार्पणात् सर्वत्र विज्ञेयम् । प्रमाणार्पणात्तस्य सदशप-रिणामरूपस्य विसदृशपरिणामवत् प्रतिव्यक्ति भेदात् । एवं चासिद्धं सर्वथा विरुद्धधर्माध्यस्तत्वं सामान्यविशेषयोः । यदि पुनः कथाश्चिदेव विरुद्धधर्माध्यसात्वं हेतुश्चिकीर्षितम् , तदा विरुद्धमेव, कथांचिद्विरुद्ध-धर्माध्यासस्य कथंचिद्धेदेनैवाविनाभूतत्वात् । पाथःपावकस्वरूपो दृष्टा-न्तोऽप्युभयविकलः, तयोरिप कथंचिदेव विरुद्धधर्माध्यसात्वेन भिन्नलेन च स्वीकरणात्। पयस्त्वपावकत्वादिना हि तयोविरुद्धधर्माध्यासो भेदश्च, द्रव्यत्वादिना पुनस्तद्वैपरीयामिति । तथा च कथं न सामान्यविशेषात्म-

कत्वं घटादेघेटत इति ॥ १ ॥

अधुना सामान्यविशेषस्वरूपानेकान्तात्मकवस्तुसमर्थनार्थे साक्षा-द्वेतुद्वयमभिद्धानाः सद्सदाद्यनेकान्तात्मकवस्तुप्रसाधकहेतृन् सूच-यन्ति-

अनुगतविशिष्टाकारप्रतीतिविषयलात्, प्राचीनोत्तराका-रपरिलागोपादानावस्थानस्वरूपपरिणलाऽर्थकिया-सामर्थ्यघटनाच ॥ २ ॥

अनुगताकाराऽनुवृत्तस्वभावा गौगौरित्यादिप्रतीतिः, विशिष्टाकारा व्यावृत्तरूपा शवछः श्यामछ इत्यादिप्रतीतिस्तद्गोचरत्वात्; इति तिर्यक्-सामान्यगुणाख्यविशेषछक्षणानेकान्तात्मकवस्तुसिद्धौ हेतुः । प्राचीनो-त्तराकारयोः यथासङ्ख्येन ये परित्यागोपादाने, ताभ्यां यदवस्थानम्, तत्स्वरूपपरिणामेनार्थिकयासामध्येषटनात् कार्यकरणोपपत्तेः, इत्यूर्ध्व-तासामान्यपर्यायाख्यविशेषस्वरूपानेकान्तात्मकवस्तुसिद्धौ हेतुः । चका-रात् सद्सद्यनेकान्तसमर्थकहेतवः सद्सद्यकारप्रतीतिविषयत्वादयो द्वष्टव्याः ॥ २ ॥

इदानीं सामान्यं प्रकारतः प्ररूपयन्ति-

सामान्यं द्विप्रकारं तिर्थेक्सामान्यमूर्ध्वतासामान्यं च॥३॥

तिर्येगुङ्केखिनाऽनुवृत्ताकारप्रत्ययेन गृह्यमाणं तिर्यक्सामान्यम्, ऊर्ध्व-मुङ्केखिनाऽनुगताकारप्रत्ययेन परिच्छिद्यमानमूद्र्ष्वेतासामान्यं चेति॥३॥

तत्राद्यभेदस्य स्वरूपं सोदाहरणमुपदर्शयन्ति-

मितन्यक्ति तुल्या परिणतिस्तिर्यक्सामान्यम्, शबलशाब-लेयादिपिण्डेषु गोत्वं यथा ॥श।

च्यक्तिं व्यक्तिमधिश्रिस समाना परिणतिस्तिर्यक्सामान्यं विज्ञेयम्। अत्र सौगताः सङ्गिरन्ते- गौगौरिसाद्यनुगताकारप्रतिपत्तेरन्यव्यावृत्ति-

मात्रेणैव व्यक्तिषु प्रसिद्धेरनवसर एव सदृशपरिणामस्वरूपसामान्य-स्वीकारः । सर्वतो व्यावृत्तानि हि स्वलक्षणानि न मनागप्यात्मानमन्येन मिश्रयन्तीति । तदेतन्मरुमरीचिकाचक्रोदकाऽऽचान्तये ऽश्विष्ठपुटप्रसा-रणम् । यत इयमन्यव्यावृत्तिर्वहिः, अन्तर्वा भवेत्। तत्र खण्डमुण्डादिवि-शेषप्रतिष्ठैकान्यव्यावृत्तेर्वहिः सद्भावे सामान्यरूपता दुर्निवारा । आन्त-रत्वे तु तस्याः कथं बहिरर्थाभिमुख्येनोहेखः स्यात् ? । नान्तः, बहिर्वा सेसपि स्वाभिप्रायप्रकटनमात्रम् । तथाभूतं ह्यन्यव्यावृत्तिस्वरूपं किञ्चित्, न किञ्चिद्वा। किञ्चिचेत्, नूनमन्तर्वोहेर्वा तेन भाव्यम्, तत्र च प्रतिपादितदोषानतिक्रमः । न कि चिचेत्, कथं तथाभूतप्रत्ययहेतुः ?। वासनामात्रनिर्मित एवायमिति चेत्, तर्हि वहिरथीपेक्षा न भवेत्। न ह्यन्यकारणको भावोऽन्यद्पेक्षते, घूमादेः सिळळाद्यपेक्षाप्रसङ्गात् । किञ्च । वासनाऽप्यतुभूतार्थविषयैवोपजायते । नचात्यन्तासत्त्वेन त्वन्मते सामान्यानुभवसम्भवः। अपि च। वासना तथाभूतं प्रत्ययं विषयतयोत्पा-द्येत्, कारणमात्रतया वा । प्राचि पक्षे सकलविशेषानुयायिनी पारमा-र्थिकी परिच्छेचस्वभावा वासनेति पर्यायान्तरेण सामान्यमेवाभिहितं भवेत्। कारणमात्रतया तु वासनायाः सदृशप्रत्ययजनने विषयोऽस्य वक्तव्यः, निर्विषयस्य प्रत्ययस्यैवासंभवात् । नच सदृशपरिणामं विमुच्यापरस्तद्विषयः सङ्गच्छते, प्रागुदीरितदोषानुषङ्गात् । किञ्च । इयमन्यव्यावृत्तिः खयमसमानाकारस्य, समानाकारस्य वा वस्तुनः स्यात । प्राक्तनविकल्पकल्पनायामतिप्रसङ्गः, कुरङ्गतुरङ्गतरङ्गादिष्विप तत्संभवापत्तेः, तथा च तेष्वनुगताकारैकप्रत्ययानुषङ्गः । स्वयं समा-नाकारस्य तु वस्तुनोऽभ्युपगमे समुपिश्यत एवायमितिथिः सदृशपरि-णामः कथं पराणुद्यताम् ? । नतु यया प्रत्यासत्त्या केचन भावाः स्वयं सदृशपरिणामं विश्वति, तयैव स्वयमतदात्मका अपि सन्तस्तथा किन्नाव-भासिरन् ? इति चेत् । तद्नुचितम् । चेतनेतरभेदाभावप्रसङ्गात् । यथै-व हि प्रत्यासत्त्या चेतनेतरस्वभावान् भावाः स्वीकुर्वन्ति, तयैव स्वयम-तदात्मका अपि सन्तस्तथा किं नावभासेरन् ? इत्यपि ब्रुवाणस्य ब्रह्माद्वैतवा-दिनो न वक्त्रं बक्रीभवेत् । चेतनेतरव्यतिरिक्तस्य ब्रह्मणोऽसत्त्वात् कथमस्य तथाऽवभासनम् ? इत्यन्यत्रापि तुल्यम् । न खल्छ सदद्य-प्रिरणामग्रून्यं स्वलक्षणमप्यस्ति, यत् तथाऽवभासेत । नतु स्वलक्षणस्य विसद्दशाकारात्मनः सद्दशपरिणामात्मकत्वं विकथ्यते । नैवम् । ज्ञानस्य चित्राकारतावत्, विकल्पेतराकारतावचैकस्योभयात्मकत्वाविरोधात् । ततो व्यावृत्तप्रत्ययहेतुविसद्दशाकारतावद् वस्तुनः सद्दशपरिणामात्मकत्वमप्य-तुयायिप्रत्ययहेतुः स्वीकर्यम् ॥ ४॥

अथ सामान्यद्वितायभेदं सिनदर्शनसुपदर्शयन्ति-पूर्वीपरपरिणामसाधारणं द्रव्यसूर्ध्वतासामान्यं कटक-कङ्कणाद्यनुगामिकाञ्चनवत् ॥ ५ ॥

पूर्वीपरपर्याययोरनुगतमेकं द्रव्यम्, द्रवति तांस्तान् पर्यायान् गच्छ-तीति व्युत्पत्त्या त्रिकाळानुयायी यो वस्त्वंशः, तदूर्ध्वतासामान्यामित्याभ-धीयते। निदर्शनमुत्तानमेव।अत्रैकस्य कालत्रयानुयायितायां जनुषाऽन्धः शौद्धोदनिशिष्यः समाचष्टे-अहो ! कष्टः शिष्टैरुपक्रान्तोऽयमेकस्यानेक-काळावस्थितिवादः। प्रतिक्षणभङ्करभावावभासनायामेव हि प्रमाणमुद्रा साक्षिणी। तथाहि-यत् सत्, तत्क्षणिकम्, संश्च विवादाध्यासितः शब्दा-दिः। सत्त्वं तावद् यत् कि श्विद्न्यत्रास्तु, प्रस्तुते तावद्र्थक्रियाकारित्वमेव में संमतम् , तच शब्दादौ धर्मिणि प्रत्यक्षप्रमाणप्रतीतमेव। विपक्षाच व्याप-कानुपलब्ध्या व्यावृत्तम्। सत्त्वस्य हि क्षणिकत्ववत् क्रमाक्रमाविप व्याप-कावेव । न हि कमाक्रमाभ्यामन्यः प्रकारः राङ्कितुमि शक्यते, व्याघात-स्योद्भटत्वात्, न क्रम इति निषेधादेवाकमोपगमात्, नाक्रम इति निषेधा-देव च क्रमोपगमात्। तौ च क्रमाक्रमौ श्विराद्यावर्त्तमानावर्थक्रियामपि ततो व्यावर्त्तयतः। वर्त्तमानार्थिकियाकरणकाले ह्यतीतानागतयोग्प्यशेकि-ययोः समर्थत्वे तयोरिप करणप्रसङ्गः। असमर्थत्वे पूर्वापरकाळयोरप्यकर-णापत्तिः । समर्थोऽप्यपेक्षणीयासन्निधेर्न करोति, तत्सन्निधेरतु करोतीति चेत्। ननु किमर्थे सहकारिणामपेक्षा ? किं खरूपळाभार्थम्, उतोपकारा-र्थम् , अथ कार्यार्थम् । न प्रथमः, स्वरूपस्य कारणाधीनस्य नित्यस्य वा पूर्व-सिद्धलात्। न द्वितीयः, स्वयं सामर्थ्येऽसामर्थ्ये वा तस्यानुपयोगात्।

तथाच-

"भावः खतः समर्थश्चेद् , उपकारः किमर्थकः ? । भावः खतोऽसमर्थश्चेद् , उपकारः किमर्थकः"? ॥ १॥

अत एव न तृतीयः । उपकारवत् सहकारिणामप्यनुपयोगात् ।

तथाच-

"भावः स्वतः समर्थश्चेत्, पर्याप्तं सहकारिभिः। भावः स्वतोऽसमर्थश्चेत्, पर्याप्तं सहकारिभिः"॥ १ ॥

अनेकाधीनस्वभावतया कार्यमेव तानपेक्षत इति चेत्। न। तस्या-स्वतन्त्रत्वात्, स्वातन्त्रये वा कार्यत्वन्याघातात्, तद्धि तत्साकल्येऽपि स्वातन्त्र्यादेव न भवेदिति । एवं च यत् क्रमाक्रमाभ्यामर्थिक्रयाकारि न भवति, तद्सत्, यथा गगनेन्दीवरम्, तथा चाक्षणिकाभिमतो भाव इति व्यापकानुपळव्धिकत्तिष्ठते । तथा च कमयौगपद्ययोर्व्यापकयोः व्यावृ-त्तेरक्षणिकाद्यावर्त्तमानार्थिकया क्षणिके विश्राम्यतीति प्रतिबन्धसिद्धिः॥ अत्राचक्ष्महे । ननु क्षणभिदेलिमभावाभिधायिभिक्षुणा कारणप्राहिणः, कार्यमाहिणः, तहूयमाहिणो वा प्रत्यक्षाद्र्थकियाकारित्वप्रतीतिः प्रोच्येत. यतस्तच शब्दादी धर्मिणि प्रत्यक्षप्रमाणप्रतीतमेवेत्युक्तं युक्तं स्यात् । न तावत्पौरस्यात्, तस्य कारणमात्रमन्त्रणपरायणत्वेन कार्यकिवदन्तीकुण्ठ-त्वात् । नापि द्वितीयात्, तस्य कार्यमात्रपरिच्छेद्विद्ग्धलेन कारणाव-धारणवन्ध्यलात् । तदुभयावभासे चेदमस्य कारणम्, कार्य चेत्यर्थ-क्रियाकारित्वावसायोत्पादात् । वस्तुस्वरूपमेव कारणत्म्, कार्यतं चेति तदन्यतरपरिच्छेदेऽपि तद्बुद्धिसिद्धिरिति चेत्, एवं ताई नालिकेरद्वी-पवासिनोऽपि वहिदर्शनादेव तत्र धूमजनकलनिश्चयस्य, धूमदर्शना-देव वह्निजन्यलिनश्चयस्य च प्रसङ्गः। नापि तृतीयात्, कार्यकारणोभयी-माहिणः प्रत्यक्षस्यासंभवात्, तस्य क्षणमात्रजीवित्वात्, अन्यथाऽनेनैव हेतोर्व्यभिचारात् । तदुभयसामर्थ्यसमुद्भृतविकल्पप्रसादात्तदवसाय इति चेत्, ताई कथं प्रसक्षेण तत्प्रतीतिः ?। प्रसक्षन्यापारपरामाशित्वात् विक-ल्पस्य तद्वारेण प्रत्यक्षमेव तल्लक्षकमिति चेत्। नतु न कार्यकारणमा-हिणोरन्यतरेणापि प्रत्यक्षेण प्राकार्यकारणभावो भासयामासे, तत कथं विकल्पेन तद्यापारः परामुश्येत १ इति न क्षणिकवादिनः कार्प्यथिकयान्त्रतीतिरस्तीति वाद्यसिद्धं सत्त्वम् । संदिग्धानैकान्तिकं च, क्षणिकाक्षणिके क्षणिकेकान्तविपक्षे क्रमाक्रमञ्यापकानुपळन्भस्यासिद्धत्वेन तद्याप्तार्थक्षयायास्ततो ज्याद्यस्यितिष्यात्। किंचित् कृत्वाऽन्यस्य करणं हि क्रमः । अयं च कळशस्य कथंचिदेकरूपस्यैव क्रमवत्सहकारिकारणकळापोप-ढौकनवशेन क्रमेण घटचेटिकामस्तकोपरिपर्यटनात्तासां छमं छुर्वतः सुप्रतीत एव । अत्र हि भवानत्यन्ततार्किकंमन्योऽप्येतदेव वक्तुं शक्रोति, यसमादक्षेपिक्रयाधर्मणः समर्थस्वभावादेकं कार्यसुद्यादि, स एव चेत् पूर्वमाध्यस्ति, तदा तत्काळवत्त्त्वैव तद्विद्यानः कथं वार्यताम् १ ।

"कार्याणि हि विलम्बन्ते कारणाऽसन्निधानतः । समर्थहेतुसद्भावे क्षेपस्तेषां तु किंकृतः १"।।१।।इति ।

नचैतद्वदातम् । एकान्तेनाक्षेपिक्रियाधर्मत्वानभ्युपगमात् । द्रव्य-क्रपशक्तपेक्षया हि तत् समर्थमिभधीयते, पर्यायशक्तपेक्षया लसमर्थ-मिति । यदेव हि कुरालमूलावलम्बि बीजद्रव्यम् , तदेवावनिवनपवनात-पसमर्पितातिशयविशेषस्वरूपपर्यायशक्तिसमन्वितमङ्कुरं करोति। नन्व-सौ पर्यायशाक्तिः कुरूलमूलावस्थानाऽवस्थायामविद्यमाना, क्षेत्रक्षितिक्षे-पक्षणे तु संपद्यमाना बीजद्रव्याद्भित्रा वा स्यात्, अभित्रा वा, भिन्ना-भिन्ना वा । यदा भिन्ना, तदा किमनया काणनेत्राश्वनरेखाप्रख्यया ?. विभिन्नाः सन्निधिभाजः संवेदनकोटीमुपागताः सहकारिण एवासताम् । अथ सहकारिणः कमि बीजस्यातिशेषिवशेषमपोषयन्तः कथं सहका-रितामपि प्राप्तुयुः ? इति चेत् , तर्द्धतिशयोऽप्यतिशयान्तरमनारचयन कथं तत्तां प्राप्तयात् ?। अथायमारचयति तदन्तरम्, ताई समुपास्थत-मनवस्थादौरध्यम् । अथाभिन्ना भावात् पर्यायशक्तिः, तार्हि तत्करणे स एव कृत इति कथं न क्षणिकलम् ?। भिन्नाभिन्नपर्यायशक्तिपक्षोऽप्यशे क्षणिकलमनर्पयन्न कुशलीति ॥ अत्र न्रूम:-एषु चरम एव पक्ष: कक्षीक्रियते । नचात्र कलङ्कः कश्चित् , द्रव्यांशद्वारेणाऽक्षणिके वस्तुनि पर्यायांशद्वारेण क्षणिकत्वोपगमात्, क्षणिकैकान्तस्यैव कुट्ट्यितुमुप-क्रान्तत्वात । क्षणिकपर्यायेभ्योऽव्यतिरेकात क्षणिकमेव द्वव्यं प्राप्नो- धीति चेत्। न । व्यतिरेकस्यापि संभवात् । नच व्यतिरेकाव्यति-रेकावेकस्य विरुध्येते । न हि नचः प्रयोगाप्रयोगमात्रेण विरोधगतिः, अतिप्रसङ्गात् ।

"दलति हृदयं गाढोद्वेगं द्वियान तु भिचते वहति विकलः कायो मोहं न मुञ्जति चेतनाम्। ज्वलयति तनूमन्तर्दाहः करोति न भस्मसात् प्रहरित विधिर्मर्मच्छेदी न कुन्तित जीवितम्"॥ १ ॥ इत्यादिष्वपि तत्प्राप्तेः । नच स्थिरभावस्यापि येनैव रूपेण व्यतिरे-कम्, तेनैवाव्यतिरेकं व्याकुर्महे; द्रव्यमेतत्, एते च पर्याया इतिरूपेण हि व्यतिरेकः. बस्त्वेतदितिरूपेण त्वव्यतिरेकः । एकमेव च विज्ञानक्षणं साविकल्पाविकल्पकम्, भ्रान्ताभ्रान्तम्, कार्यं कारणं चायं खयमेव स्वीकरोति, भेदाभेदे तु विरोधप्रातिरोधमाभिद्धातीति महासाहसिकः, इति क्षणिकाक्षणिकेऽपि क्रमाक्रमाभ्यामर्थिकयायाः संभवात् सिद्धं संदि-ग्धानैकान्तिकं सत्त्वम् । क्षणिकेकान्ते ताभ्यामर्थक्रियाया अनुपपत्ते-र्विरुद्धं वा। तथाहि-क्रमस्तावद् द्वेधाः देशकमः, कालकमश्च। तत्र देश-क्रमो यथा तरलतरतरङ्गपरम्परोत्तरणरमणीयश्रेणीभूतश्वेतच्छद्मिथु-नानाम् । कालकमस्लेकस्मिन् कलशे क्रमेण मधुमधूकवन्धूकशम्बू-कादीनां धारणिकयां कुर्वाणे । क्षणिकैकान्ते तु द्वयोरप्येतयोरभाव एव । येन हि वस्तुना कचिद्देशे, काले वा किंचित्कार्यमर्जयामासे, तत्तत्रैव, तदानीमेव च निरन्वयमनश्यत्, ततो देशान्तरकालान्तरानुसरणव्यस-नज्ञाछिनः कस्याप्येकस्यासंभवात् क नाम क्षणिकैकान्ते क्रमोऽस्त । नाप्यत्र यौगपद्यमनवद्यम् । यतः क्षणिकानंशस्त्ररूपं रूपं युगपदेव स्व-कार्याणि कार्याणि कुर्वाणं येनैव स्वभावेन स्वोपादेयं रूपमृत्पादयति तेनैव ज्ञानक्षणमपि, यद्वा येनैव ज्ञानक्षणं तेनैव रूपक्षणमपि, स्वभावान्तरेण वा । प्राचि पक्षे, ज्ञानस्य रूपस्वरूपत्वापत्तिः, रूपोत्पादकैकस्वभावा-भिनिर्वर्त्त्येलात्, रूपस्वरूपवत् । द्वितीये, रूपस्य ज्ञानरूपताऽऽपत्तिः, ज्ञानोत्पादनैकस्वभावसंपाद्यत्वात्, ज्ञानस्वरूपवत् । तृतीये, रूपक्षणस्य क्षणिकानंशस्वरूपस्थापत्तिः, स्वभावभेदस्य भेदकस्य सद्भावात् । अथानं- शैकखरूपमपि रूपं सामग्रीभेदाद्भिन्नकार्यकारि भविष्यति को दोष इति चेत्, तर्हि नित्यैकरूपोऽपि पदार्थस्तत्तत्सामग्रीभेदात् तत्तत्कार्यकर्त्ता भविष्यतीति कथं क्षणिकैकान्तसिद्धिः स्यात् ?। ततो न क्षणिकैकान्ते क्रमयौगपद्याभ्यामधिकिया संभवतीति सिद्धं विरुद्धं सत्त्वमिति ॥ यद्प्याचक्षते भिक्षवः क्षणक्षयिकान्तप्रसाधनाय प्रमाणम्-ये यद्भावं श्रसनपेक्षाः, ते तद्भावनियताः, यथा ऽन्त्या कारणसामग्री स्वकार्य-जनने, विनाशं प्रत्यनपेक्षाश्च भावा इति । तत्र विनाशं प्रत्यनपेक्षलम-सिद्धतावष्टब्धमेव नोच्छ्वसितुमपि शक्रोतीति कथं वस्तूनां विनाशनै-यसिद्धौ सावधानतां दध्यात् ? । तथाहि-तराखिपुरुषप्रेरितप्रचण्ड-मुद्गरसंपर्कात् कुम्भादयो ध्वसमानाः समीक्ष्यन्ते । नन्वेतत्साधनसि-द्धिबद्धकक्षेष्वस्मासु सत्सुकथमसिद्धताऽभिधातुं शक्या ?। तथाहि – वेग-वंन्मुद्गरादिनीशहेतुर्नश्वरं वा भावं नाशयति, अनश्वरं वा। तत्रानश्वरस्य नाशहेतुशतोपानिपातेऽपि नाशानुपपात्तः, स्वभावस्य गीर्वाणप्रभुणाऽ-प्यन्यथाकर्तुमशक्यत्वात् । नश्वरस्य च नाशे तद्वेत्नां वैयर्थ्यम् । नहि खहेतुभ्य एवाप्रखभावे भावे भावान्तरन्यापारः फलवान् , तद्तुपरति-प्रमक्ते:। उक्तं च-

"भावो हि नश्वरात्मा चेत्, कृतं प्रलयहेतुभिः। अधाप्यनश्वरात्माऽसौ, कृतं प्रलयहेतुभिः"॥१॥

अपि च । भावात्प्रथम्भूतां नाशो नाशहेतुभ्यः स्यात्, अप्रथमभू-तो वा । यद्यप्रथम्भूतः; तदा भाव एव तछेतुभिः कृतः स्यात्, तस्य च स्वहेतोरेवोत्पत्तेः कृतस्य करणायोगात्तदेव तछेतुवैयर्थ्यम् । अथ प्रथ-ग्मूतोऽसौ, तदा भावसमकालभावी, तदुत्त्तरकालभावी वा स्यात् । तत्र समकालभाविले निभरप्रतिवन्धवन्धुरवान्धवयोरिव भावाभावयोः सम-कालमेवोपल्मभो भवेत्, अविरोधात् । तदुत्तरकालभाविले तु घटादेः किमायातम्, १ येनासौ स्वोपल्मभं स्वार्थिकियां च कुर्वन् केनचि-स्प्रतिषेद्धं शक्यः । ननु पटस्याविरोधित्वान्न तदुत्पत्तौ तद्भावः, अभावस्य तु तिष्ठपर्ययादसौ स्यात् । ननु किमिद्मस्य विरोधित्वं नाम ?। नाशकत्वम् , नाशस्वरूपत्वं वा । नाशकत्वं चेत् , तर्हि मुद्गरादि-वन्नाशोत्पादद्वारेणानेन घटादिरुन्मूलनीयः; तथाच तत्रापि नाशेऽय-मेव पर्यनुयोग इत्यनवस्था। नाशस्वरूपत्वं चेत्। नन्वेवमर्थान्तरत्वा-विशेषात् कथं कुटस्यैवासौ स्यात् ?, अन्यस्यापि कस्मान्नोच्यते ?। तत्सं-बन्धित्वेन करणादिति चेत्,कः संबन्धः ?; कार्यकारणभावः, संयोगः, विशेषणीभावः, अविष्वग्भावो वा । न प्राच्यः पक्षः, सुद्गरादिकार्यत्वेन तदभ्युपगमात्। न द्वितीयः, तस्याद्रव्यत्वात्, कुटादिसमकालतापत्तेश्च। न तृतीयः, भूतलादिविशेषणतया तत्कक्षीकारात्। तुरीये त्वविष्वग्भावः सर्वथाऽभेदः, कथा च्चद्मेदो वा भवेत्। नाद्यः पक्षः, पृथग्भूतत्वनास्य कक्षीकारात्। न द्वितीयः, विरोधावरोधात् । इति नाशहेतोरयोगतः सिद्धं वस्तूनां तं प्रत्यनपेक्षत्विमिति । तदेतदेतस्य समस्तमुत्पादेऽपि समानं पश्यतः प्रध्वंस एव पर्यनुयुजानस्य छुप्तैकछोचनतामाविष्करोति। तथाहि-उत्पा-दहेतुरिप सत्स्वभावस्य, असत्स्वभावस्य वा भावस्योत्पादकः स्यात् । न सत्स्वभावस्य, तस्य कृतोपस्थायिताप्रसङ्गात् । नाप्यसत्स्वभावस्य, स्वभा-वस्यान्यथाकर्त्तुमशक्तेः, अभ्युपगमविरोधाच । न ह्यसत्स्वभावजन्योत्पा-द्कत्विमन्यते त्वया । अथानुत्पन्नस्यासत्त्वादुत्पन्नस्य सत्स्वभावत्वाद्यर्थौ विकल्पयुगलोपन्यासपरिश्रम इति चेत्। नैवम्। नष्टेतरिवकल्पापेक्ष-**गा**ऽस्य नाशेऽपि तुल्यत्वात् ।

तथाच-

"भावो भवत्स्वभावश्चेत् कृतमुत्पादहेतुभिः । अथाभवत्स्वभावोऽसौ कृतमुत्पादहेतुभिः"॥ १ ॥

तथाऽयमुत्पद्यमानाद्यतिरिक्तः, अन्यातिरिक्तो वा । तत्र जन्यान्य-तिरिक्तोत्पाद्जनकत्वे न जन्यस्योत्पादः, जन्यान्यतिरिक्त्वेनोत्पाद्स्य कस्याचिद्योगात्। न हि कथि द्विद्वमुत्पाद्मन्तरेण तदेवोत्पद्यत इस्यिप वक्तुं शक्यते, किन्तु विस्वदिमिस्येव वक्तुं शक्यम्; नच तथा तदुत्पादः कथितः स्यात्। उत्पद्यमानात्र्यतिरिक्तोत्पाद्जनकतायां न तस्योत्पादः, तद्व-दन्यस्यापि वा कथमसौ न भवेत्?। तस्यैव संवन्धिनस्तस्य करणादिति चेत्। तद्प्यवद्यम्। उत्पदिनापि साकं कार्यकारणभावादेस्त्वन्मतेन संवन्धस्या- संभवात्। तस्मान्नेयमीदिग्वकत्पपिरकत्पजल्पाकता परिशिख्नीया । इदं पुनिरिहैदंपर्यम्-यथा दण्डचक्रचीवरादिकारणकळापसदृक्कतात् मृत्काळक्षणोपादानकारणात् कुम्भ उत्पचते, तथा वेगवन्मुद्गरसहकृतात् तस्मादेव विनश्ययपि । नचैकान्तेन विनाशः कळशाद्भित्र एव, मृळ्क्षणैकद्रव्य-तादात्म्यात् । विरोधित्लं चास्य विनाशः कळशाद्भित्र एव, मृळ्क्षणैकद्रव्य-तादात्म्यात् । विरोधित्लं चास्य विनाशरूपत्यमेव । नचैवं घटवत्पटस्मापि तदापितः, मृद्भव्यतादात्म्येनैवावस्थानादुत्पादवत् । नच सर्वथा तादान्त्म्यम्, तदन्यतरस्थासन्त्वापत्तेः। नचैवमत्र विरोधावरोधः,चित्रैकज्ञानव-दन्यथोत्पादेऽपि तदापत्तेः । इत्यसिद्धं विनाशं प्रत्यनपेक्षत्मर्थानाम् । अतः कथं क्षणभिदेखिमभावस्वभावसिद्धिः स्थात् ?। एवं च सिद्धं पूर्वापरपरिणामव्यापकमेकमूर्थ्वतासामान्यस्थानं समस्तं विस्तिति ॥॥।

अथ विशेषस्य प्रकारी प्रकाशयन्ति-

विशेषोऽपि दिरूपो गुणः पर्यायश्र ॥ ६ ॥

सर्वेषां विशेषाणां वाचकोऽपि पर्यायशब्दो गुणशब्दस्य सहवर्त्त-विशेषवाचिनः सन्निधानेन क्रमवर्त्तिविशेषवाची गोबछीवर्देन्यायात् अत्र गृह्यते ॥ ६ ॥

तत्र गुणं लक्षयन्ति-

गुंणः सहभावी धर्मी यथाऽऽत्मिन विज्ञानव्यक्तिशक्त्यादिः॥

सहभावित्वमत्र रुक्षणम् । यथेत्यादिकमुदाहरणम् । विज्ञानव्यक्ति-र्येत्किञ्चित् ज्ञानं तदानीं विद्यमानम् । विज्ञानशक्तिरुक्तरज्ञानपरिणाम-योग्यता । आदिशब्दात् सुखपरिस्पन्दयौवनादयो गृह्यन्ते ॥ ७॥

पर्यायं प्ररूपयन्ति-

पर्यायस्तु क्रमभावी यथा तत्रैव सुखदुःखादिः ॥८॥

धर्म इत्यत्वर्त्तनीयम्। क्रमभाविलामिह छक्षणम्। परिशिष्टं तु निद्-र्शनम्। तत्रेत्यात्मिनि। आदिशब्देन हर्षविषादादीनामुपादानम्। अय-मर्थः – ये सहभाविनः मुख्ज्ञानवीर्यपरिस्पन्दयौवनादयः, ते गुणाः; ये तु कमन्त्रत्यः मुखदुःखहर्षविषादादयः, ते पर्यायाः। नन्त्रेवं त एव गुणास्त एद प्रयोद्या इति कथं तेषां भेदः ? इति त्रेत्। मैदम्। काछाभेदिविभेदिवः वक्षया तद्भेदस्यानुभूयमानत्वात्। नचैवमेषां सर्वथा भेद् इत्यपि मन्तव्यम् ; कथि इसेद्स्याप्यविरोधात् । न खल्वेषां स्तम्भकुम्भवद्गेदः, नापि ख-रूपवद्भेदः; किन्तु धर्म्यपेक्षयाऽभेदः, खरूपापेक्षया तु भेद् इति। अथै-तदाकण्यं यौगाः शाल्कककण्टकाक्रान्तमर्माण इवोत्प्रवन्ते- यदि धर्म्यपे-क्षया धर्मिणो धर्मा अभिन्ना भवेयुः, तदा तद्वत् तस्यापि भेदापत्तेः प्रसमि-ज्ञाप्रतिपन्नैकलञ्याहतिरिति । तन्नावितथम्।कथश्वित्तद्भेदस्याभीष्टत्वात्, प्रसिम्ज्ञायाश्च कथि चेद्रेकत्वगोचरत्वेनावस्थानात्, नित्यैकान्तस्य प्रमा-णाभूमित्वात् । तथाहि-यद्यसौ नित्यैकस्वरूपः पदार्थौ वर्त्तमानार्थिकिया-करणकाळवसूर्वापरकाळयोरिप समर्थः स्यात्, तदा तदानीमिप तिकया-करणप्रसङ्गः। अथासमर्थः पूर्वे पश्चाद्वाऽयं स्थात्, तदा तदानीिमव वर्त्त-मानकालेऽपि तत्करणं कथं स्थात् ?। अथ समर्थोऽप्ययमपेक्षणीयासन्निधेर्न करोति, तत्सित्रिधौ तु करोतीति चेत्। ननु केयमपेक्षा नाम ?; किं तैरुपक्रतः करोतीत्युपकारभेदः ?, किं वा तैः सह करोतीत्यन्वयपर्यवसायी स्वभाव-भेदः, अथ तैर्विना न करोतीति व्यतिरेकनिष्टं खरूपम्, यद्वा सहकारिषु सत्सु करोति, तद्विरहे तु न करोतीति तद्वयावलिन वस्तुरूपम्। तत्र प्राच्यः प्रकारस्तावदसारः, अनवस्थाराक्षसीकटाक्षितत्वात् । तथाहि-उपका-रेऽपि कर्त्तव्ये सहकार्यन्तरमपेक्षणीयम्, उपकरणीयं च तेनापीत्युपकार-परम्परा समापततीत्यनवस्था । तथाऽमी उपकारमारभमाणा भावस्व-भावभूतम्, अतत्स्वभावं वाऽऽरभेरन्। स्वभावभूतोपकारारम्भभेदे भाव-स्याप्युत्पत्तिरापतति । नह्यनुत्पद्यमानस्योत्पद्यमानः स्वभावो भवतिः विरु-द्धधर्माध्यासात् । द्वितीयपक्षे तु र्घामणः किमायातम् ? । नहान्यस्मिन् जाते नष्टे वाऽन्यस्य किञ्चिद्भवति, अतिप्रसङ्गात्, अथ तेनापि तस्य कि चिदुपकारान्तरमारचनीयमिसेषा पराऽनवस्था। तैः सह करोती-त्यादिपक्षोऽपि नाक्षूणः, स्वभावस्य तादवस्थ्यात्। न ह्यस्य सहकारिन्या-वृत्तौ स्वभावन्यावृत्तिरिति तैर्विनाऽपि कुर्यात् । नतु यत एव सहका-रिज्यावृत्तावस्य स्वभावो न ज्यावर्त्तते, अत एव तैर्विनाऽपि न करोति। कुर्वाणो हि तैः सहैव करोतीति स्वभावं जह्यात् । स तार्हि स्वभावभेदः सहकारिसाहित्ये सति कार्यकरणनियतः सहकारिणो न जह्यात् ;

प्रत्यत पळायमानानि गळेपादिकयोपस्थापयेत्, अन्यथा स्वभावहा-नित्रसङ्गात् । अत एव न तृतीयोऽपि । कर्तृस्वभावापरावृत्तेः । अथ तिद्वरहाकर्तृस्वभावः, तर्हि कालान्तरेऽपि स्वहेतुवशादुपसर्पतोऽपि सहकारिण: परागुद्य न कुर्यात् , तद्विरहाकर्रेशीलः खल्वयमिति । तुरी-यभेदे विरुद्धधर्माध्यासः, यः खलु सहकारिसहितः, स कथं तद्विरहितः स्यात् ?, तथाच भावभेदो भवेत् । अथायं कालभेदेन सुपरिहर एवः अन्यदा हि सहकारिसाकल्यम्, अन्यदा च तद्वैकल्यमिति । तद्सत्। धर्मिणोऽन-तिरेकात्। कालभेदेऽपि होक एव धर्मी खीचके । तथाचास्य कथं तत्साकल्यवैकल्ये स्याताम् ?; सत्त्वे वा सिद्धो धार्मभेदः। अथ सहका-रिसाकल्यम्, तद्वैकल्यं च धर्मः। नच धर्मभेदेऽपि धर्मिणः कि चिन्, ततो भिन्नत्वात् तेषां इति चेत् । अस्तु तावदेकान्तभिन्नधर्मधर्मिवादापवाद एव प्रष्ठः परीहारः । तत्त्वेऽपि न साकल्यमेव कार्यमर्जयति, किंत सो-Sपि पदार्थः। तथाच तस्य भावस्य यादृशश्चरमक्षणेऽक्षेपिक्रयाधर्मस्वभा-वः, तादृश एव चेत्प्रथमक्षणेऽपि, तदा तदैवासौ प्रसह्य कुर्वाणी गीर्वाणशा-पेनापिनापहस्तियतुं शक्यः। यथा हि विरुद्धधर्माध्यासेन भेदपसङ्गपरि-हाराय साकल्यवैकल्यलक्षणौ धर्मौ भिन्नस्वभावौ परिकल्पितौ तौ, तथा -न सोऽप्यक्षेपक्रियाधर्मस्वभावो भावाद्भिन्न एवाभिधातुं शक्यः, भावस्या-कर्तृत्वप्रसङ्गात । ततः सिद्धो विरुद्धधर्माध्यासः । एवं च यद्विरुद्ध-धर्माध्यस्तं, तद्भिन्नं, यथा शीतोष्णे, विरुद्धधर्माध्यस्तश्च विवादास्प-दीभूतो भाव इति न नित्यैकान्तसिद्धिः । एवं चोपस्थितमिदं नित्या-नियात्मकं वस्त, उत्पाद्व्ययधौव्यात्मकत्वान्यथानुपपत्तेरिति । तथाहि-सर्वे वस्तु द्रव्यात्मना नोत्पद्यते, विपद्यते वा; परिस्फुटमन्वयद्र्शनात् । छ्नपुनर्जातनखादिष्वन्वयदर्शनेन व्यभिचार इति न वाच्यम्। प्रमा-णेन बाध्यमानस्यान्वयस्यापरिस्फुटलात् । नच प्रस्तुतोऽन्वयः प्रमा-णविरुद्धः; सत्यप्रत्यभिज्ञानसिद्धत्वात्। ततो द्रव्यात्मना श्थितिरेव सर्वस्य बस्तुनः । पर्यायात्मना तु सर्वे वस्तूत्पद्यते, विपद्यते च । अस्खिळ-तपर्यायानुभवसद्भावात् । नचैवं शुक्के शङ्के पीतादिपयार्यानुभवेन व्य-भिचारः, तस्य स्वलदुरूपत्वात् । न खलु सोऽस्वलदुरूपो येन पूर्वा- कारिवनाशाजहद्वृत्तोत्तराकारोत्पादाविनाभावी भवेत् । नच जीवादौ वस्तुनि हर्षामर्षेदासीन्यादिपर्यायपरम्पराऽतुभवः स्खळद्रूरुपः, कस्य-चिद्वाधकस्याभावात् । ननूत्पादादयः परस्परं भिद्यन्ते, नवा । यदि भिद्यन्ते, कथमेकं वस्तु ज्यात्मकम् १। न भिद्यन्ते चेत्, तथापि कथ-मेकं ज्यात्मकम् १।

तथाच-

"यद्युत्पत्त्यादयो भिन्नाः कथमेकं त्रयात्मकम् १। अथोत्पत्त्यादयोऽभिन्नाः कथमेकं त्रयात्मकम् १"॥१॥

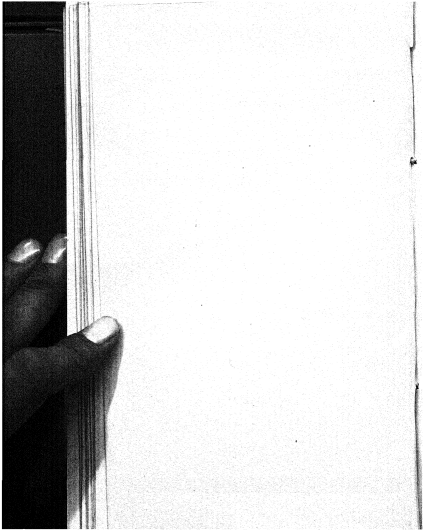
इति चेत्। तद्युक्तम्। कथि चिद्रिज्ञलक्षणत्वेन तेषां कथि च्येद्रारयुपगमात्। तथाहि- उत्पाद्विनाशधौन्याणि स्याद्विज्ञानि, भिन्नलक्षणत्वात्,
रूपादिवत्। नच भिन्नलक्षणत्वमसिद्धम्। असतः आत्मलाभः, सतः
सत्तावियोगः, द्रव्यरूपतयाऽनुवर्त्तनं च खल्द्रपादादीनां परस्परमसंकीणांनि लक्षणानि सकललोकसाक्षिकाण्येन। नचामी भिन्नलक्षणा अपि
परस्परानपेक्षाः, खपुष्पवद्सत्त्वापत्तेः। तथाहि—उत्पादः केवलो नास्ति,
स्थितिवगमरहितत्वात्, कूर्मरोमवत्; तथा विनाशः केवलो नास्ति,
स्थित्युत्पत्तिरहितत्वात्, तद्वत्; एवं स्थितिः केवला नास्ति, विनाशोन्त्याद्यस्त्वात्, तद्वदेवः इत्यन्योन्यापेक्षाणामुत्पादादीनां वस्तुनि सत्त्वं
प्रतिपत्तव्यम्। तथाच कथं नैकं ज्यात्मकम्?। किंच। अपरमभ्यधिक्षिष्ट पञ्चाशति—

प्रध्वस्ते कल्ह्ये झुद्योच तनया मौलौ समुत्पादिते पुत्रः प्रीतिसुवाह कामिप नृपः शिश्राय मध्यस्थताम्। पूर्वोकारपरिक्षयस्तद्पराकारोदयस्तद्द्वपा-धारख्रैक इति स्थितं त्रयमयं तत्त्वं तथाप्रत्ययात्।।१॥

तथाच स्थितं नित्यानित्यानेकान्तः कान्त एवेति । एवं सदसद्-नेकान्तोऽपि । नन्वत्र विरोधः। कथमेकमेव कुम्भादि वस्तु सश्च, असञ्च भविति ?। सत्त्वं द्यसत्त्वपरिहारेण व्यवस्थितम्, असत्त्वमपि सत्त्वपरि-हारेणः; अन्यथा तयोरिविशेषः स्यात्। ततश्च तद्यदि सत्, कथमसत् १, अथासत्, कथं सद्दिति?।तदनवदातम्।यतो यदि येनैव प्रकारेण सत्त्वम्, तेनैवाऽसत्त्वम् ; येनैव चासत्त्वम् , तेनैव सत्त्वमभ्युपेयेत, तदा स्याद्धिः रोघः। यदा तु खरूपेण घटादित्वेन, खद्रव्येण हिरण्मयादित्वेन, खक्षेत्रेण नागरादित्वेन, स्वकाळत्वेन वासन्तिकादित्वेन सत्त्वम्, पररूपादिना तु पटत्वतन्तुत्वप्राम्यत्वप्रैष्मिकत्वादिनाऽसत्त्वम् , तदा क विरोधगन्धोऽपि । ये तु सौगताः परासत्त्वं नाभ्युपयन्ति, तेषां घटादेः सर्वात्मकत्वप्रस-ङ्गः। तथाहि- यथा घटस्य स्वरूपादिना सत्त्वम् , तथा यदि पररूपादि-नाऽपि स्यात्, तथा सति स्वंह्मपादित्ववत् परह्मपादित्वप्रसक्तेः कथं न सर्वात्मकत्वं भवेत् ?। परासत्त्वेन तु प्रतिनियतोऽसौ सिध्यति । अथ न नाम नास्ति परासत्त्वम् , किंतु खसत्त्वमेव तदिति चेत्। अहो ! नूतनः को-Sपि तर्कवितर्ककर्कशः समुङ्णापः । न खलु यदेव सत्त्वम्, तदेवासत्त्वं भवितुमहिति, विधिप्रतिषेधरूपतया विरुद्धधर्माध्यासेनानयोरैक्यायोगात्। अथ पृथक् तन्नाभ्युपगम्यते; नच नाभ्युपगम्यत एवेति किमिद्मिन्द्रजा-छम् १। ततश्चास्यानक्षरमसत्त्वमेवोक्तं भवति । एवं च यथा स्वासत्त्वास-न्वात्स्वसत्त्वं तस्य , तथा परासत्त्वासत्त्वात्परसत्त्वप्रसक्तिरनिवारितप्र-सरा, विशेषाभावात्। अथ नाभावनिवृत्त्या पदार्थो भावरूपः, प्रतिनियतो वा भवति. अपि त स्वसामग्रीतः स्वस्वभावनियत एवोपजायत इति किं परासत्त्वेनेति चेत्?।न किञ्चित्। केवछं खसामग्रीतः ख-स्त्रभावनियतोत्पत्तिरेव परासत्त्वात्मकत्वञ्यतिरेकेण नोपपद्यते. पार-मार्थिकस्वासत्त्वासत्त्वात्मकस्वसत्त्वेनेव परासत्त्वासत्त्वात्मकपरसन्त्वे-नाप्युत्पत्तिप्रसङ्गात् । यौगास्तु प्रगल्मन्ते- सर्वथा पृथग्भूतपरस्परा-भावाभ्युपगममात्रेण पदार्थप्रतिनियमप्रसिद्धेः पर्याप्तं तेषामसत्त्वा-त्मकलकल्पनाकदर्थनेनेति । तद्सुन्दरम् । यतो यदा पटाद्यभाव-रूपी घटो न भवति, तदा घटः पटादिरेव स्थात्। यथाच घटस्य घटाभावाद्भिन्नत्वाद्धटरूपता, तथा पटादेरिप स्थात् , घटाभावाद्भिन्नत्वा-देव। किञ्च। अमीषां भावानां खतो भिन्नानाम्, अभिन्नानां वा भिन्ना-भावेन भेदः क्रियते । नाद्यः पक्षः, खहेतुभ्य एव भिन्नानामेषामुत्पत्तेः । नापि द्वितीयः, स्वयमाभिन्नानामन्योन्याभावासंभवात् । भावाभावयोश्च भेदः खत एव वा स्यात्, अभावान्तरेण वा । प्राचि पक्षे, भावानामपि स्वरूपेणैवायमस्तु, किमपरेणाभावेन परिकल्पितेन ?। द्वितीये, पुनरनव-स्थानापत्तिः, अभावान्तरेष्वप्यभावान्तराणां भेदकानामवश्यसीकरणीय-त्वात् । कथिवद्मिन्ने तु भावादभावे न कश्चिद्मृदृद्दाकळङ्कावकाशः । वस्त्वेन हि तत्त्वथा; सद्सदंशयोस्त्रथापरिणतिरेन हि घटः पटो वाऽिमधीयते, न केवळः सदंशः, ततः कथं घटादिः परेणात्मानं मिश्रयेत्?। इति सुक्तः सद्सद्नेकान्तः। एवमपरेऽिप भेदाभेदानेकान्तादयः स्वयं चतुरीविवेचनीयाः॥८॥

इति प्रमाणनयतत्त्वाङ्घाकाङङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचि-तायां रत्नाकरावतारिकाख्यङघुटीकायां प्रमेयस्वरूप-निर्णयो नाम पश्चमः परिच्छेदः ॥ ५॥





# <sub>र्थाम्</sub> अथ षष्टः परिच्छेदः ।

पर्व प्रमाणस्य छक्षणसंख्याविषयानाख्याय फर्छ स्फुटयन्ति-यत्प्रमाणेन प्रसाध्यते तदस्य फरुम् ॥१॥ यद्वक्ष्यमाणमज्ञाननिवृत्त्यादिकं प्रसक्षादिना प्रमाणेन साधकतमे-न साध्यते, तदस्य प्रमाणस्य फरुमवगन्तव्यम् ॥१॥

अथेतत्प्रकारता दर्शयन्ति-

तद्दिविधमानन्तर्येण पारम्पर्येण च ॥२॥ तत्राद्यभेदमाद्र्शयन्ति-

तत्रानन्तर्थेण सर्वप्रमाणानामज्ञाननिवृत्तिः फल्रम् ॥३॥ अज्ञानस्य विपर्ययादेर्निवृत्तिः प्रथंसः स्वपरव्यवसितिरूपा फर्छं बोद्धव्यम् ॥३॥

अथापरप्रकारं प्रकाशयन्ति-

पारम्पर्येण केवलज्ञानस्य तावत्फलमौदासीन्यम् ॥ ४॥

औदासीन्यं साक्षात्समस्तार्थानुभवेऽपि हानोपादानेच्छाविरहा-न्माध्यस्थ्यमुपेक्षेत्यर्थः । कुत इति चेत् । उच्यते । सिद्धप्रयोजनत्वात् केविछनां सर्वत्रौदासीन्यमेव भवति, हेयस्य संसारतत्कारणस्य हाना-दुपादेयस्य मोक्षतत्कारणस्योपादानात् सिद्धप्रयोजनत्वं नासिद्धं भग-वताम् ॥४॥

अथ केवल्रव्यतिरिक्तप्रमाणानां परम्पराफलं प्रकटयन्ति-देशषप्रमाणानां पुनरुपादानहानोपेक्षाबुद्धयः ॥५॥ पारम्पर्येण फल्लिसितंसवन्धनीयम्। तत उपादेये कुङ्कुमकामिनीक-पूरादावयें प्रहणबुद्धिः, हेये हिममकराङ्गारादौ परिस्रागबुद्धः, उपेक्षणी- येऽर्थानर्थाप्रसाधकलेनोपादानहानानर्हे जरचृणादौ वस्तुन्युपेक्षाबुद्धिः पारम्पर्येण फलमिति ॥५॥

प्रमाणात् फलस्य भेदाभेदैकान्तवादिनो यौगसौगतानिराकर्तुं स्वमतं च व्यवस्थापयितुं प्रमाणयन्ति-

तत्प्रमाणतः स्याद्भिन्नमभिन्नं च प्रमाणफलत्वान्यथा-

नुपपत्तेः ॥६॥

तिदिति प्रकृतं फलं परामृदयते ॥ ६ ॥ अथात्राशङ्कय व्यभिचारमपसारयन्ति—

उपादानबुन्धादिना प्रमाणाङ्किलेन व्यवहितफलेन है-तोर्व्यभिचार इति न विभावनीयम् ॥॥।

प्रमाणफळं च भविष्यति, प्रमाणात् सर्वथा भिन्नं च भविष्यति, यथोपादान्बुद्धादिकमिति न परामर्शनीयं यौगैरित्यर्थः ॥॥।

अ्त्र हेतुः-

तस्यैकप्रमातृतादात्म्येन प्रमाणाद्भेद्व्यवस्थितेः ॥८॥

एकप्रमातृतादात्म्यमपि कुतः सिद्धमिसाशङ्कथाहुः
प्रमाणतया परिणतस्यैवात्मनः फळतया परिणति-

प्रतीतेः ॥९॥

यस्यैवात्मनः प्रमाणाकारेण परिणतिस्तस्यैव फळक्पतया परि-णाम इलेकप्रमात्रपेक्षया प्रमाणफळयोरभेदः ॥९॥ एतदेव भावयन्ति—

यः प्रमिमीते स एवोपादचे परित्यजत्युपेक्षते चेति सर्वसं-व्यवहारिभिरस्खलितमनुभवात ॥१०॥

न खल्वन्यः प्रमाता प्रमाणपर्यायतया परिणमतेऽन्यक्षोपादान-हानोपेक्षाबुद्धिपर्यायसभावतयेति कस्यापि सचेतसोऽनुभवः सम-स्तीत्यर्थः॥ १०॥ यथोक्तार्थानभ्युपगमे दूषणमाहु:-

इतरथा स्वपरयोः प्रमाणफलव्यवस्थाविष्ठवः प्रस-

### ज्ज्येत ॥११॥

इतरथेलेकस्यैव प्रमातुः प्रमाणफळतादात्स्यानङ्गीकारे इमे प्रमाणफळे खकीये, इमे च परकीये इति नैयलं न स्यादिति भावः। तदित्थमुपादा-नादौ व्यवहिते फळे प्रमाणादभेदस्यापि प्रसिद्धेर्न तेन प्रकृतहेतो-व्यभिचार इति सिद्धम् ॥११॥

अथ व्याभिचारान्तरं पराकुर्वन्ति-

अज्ञाननिवृत्तिस्वरूपेण प्रमाणाद्भिनेन साक्षात्फ-

हेन साधनस्यानेकान्त इति नाशङ्कनीयम् ॥१२॥

प्रमाणफलं च स्यात्, प्रमाणात् सर्वथाऽप्यभिन्नं च स्यात्, यथा-ऽज्ञानितृवृत्तिरित्यनयोर्नैकान्तिकलं प्रमाणफललान्यथानुपपत्तेर्द्देतीरिति न शङ्कतीयं शाक्यैः ॥१२॥

कुत् इत्याह-

कथिञ्चत्तस्यापि प्रमाणान्हेदेन व्यवस्थानात् ॥१३॥ कथिञ्जदिति वक्ष्यमाणेन प्रकारेण ॥१३॥

तमेव प्रकारं प्रकाशयन्ति-

साध्यसाधनभावेन प्रमाणफलयोः प्रतीयमानत्वात् ॥१४॥

ये हि साध्यसाधनमावेन प्रतीयेते, ते परस्परं भियेते, यथा कुठार-च्छिदे, साध्यसाधनमावेन प्रतीयेते च प्रमाणाज्ञाननिवृत्त्याख्यफळे॥१४॥

अस्मैव हेतोरसिद्धतां परिजिहीर्षवः प्रमाणस्य साधनतां तावत्सम-र्थयन्ते—

प्रमाणं हि करणाख्यं साधनम्, स्वपरव्यवसितौ साधक-तमत्वात् ॥ १५ ॥ यत् खलु क्रियायां साधकतमम् , तत् करणाख्यं साधनं, यथा परश्वधः, साधकतमं च खपरच्यवसितौ प्रमाणिमिति ॥१५॥

अथ फलस्य साध्यत्वं समर्थयन्ते-

# स्वपरव्यवसिातिकियारूपाज्ञाननिवृत्त्याख्यं फलं तु

### साध्यम्, प्रमाणनिष्पाद्यत्वात् ॥१६॥

यस्प्रमाणिनष्पाद्यम्, तत् साध्यं, यथोपादान बुद्धशादिकं, प्रमाणिनष्पाद्यं च प्रकृतं फळिमिति। तज्ञ प्रमाणादेकान्तेन फळस्याभेदः साधीयान्। सर्वथा सादात्म्ये हि प्रमाणफळयोर्न व्यवस्थां, तद्भाविदोधात्। न हि सारूष्य- मस्य प्रमाणम्, अधिगतिः फळिमिति सर्वथा तादात्म्ये सिध्यति; अतिप्रसक्तः। नतु प्रमाणस्यासारूष्यव्यावृत्तिः सारूष्यम्, अनिधगतिव्यावृत्तिर- धिगतिरिति व्यावृत्तिभेदादेकस्थापि प्रमाणफळव्यवस्थितं चेत् । नैवम्। स्वभावभेदमन्तरेणान्यव्यावृत्तिभेदस्याप्यनुपपत्तेः। कथं च प्रमाणस्यान्प्रमाणफळव्यावृत्त्त्याप्रमाणफळव्यावृत्त्त्यायन्त्रमाणान्तरफळान्तरव्यावृत्त्या प्रमाणफळव्यावृत्त्या स्वमाणस्य अप्रमाणाक्रवस्याप्रस्य च व्यवस्था न स्यात् १ इति ॥ १६ ॥

अथ प्रसङ्गतः कर्तुरिप सकाशात्प्रस्तुतफलस्य भेदं समर्थयन्ते-

प्रमातुरिप स्वपरव्यवसितिक्रियायाः कथञ्चिद्रेदः॥१०॥

कर्तुरात्मनः किं पुनः प्रमाणादित्यपिशब्दार्थः ॥ १७ ॥ अत्र हेतुमादुः--

कर्तृक्रिययोः साध्यसाधकभावेनोपलम्भात् ॥१८॥

ये साध्यसाधकभावेनोपळभ्येते, ते भिन्ने, यथा देवदत्तदारुच्छिदि-क्रिये, साध्यसाधकभावेनोपळभ्येते च प्रमानुखपरन्यवसितिळक्षणाक्रये।। एनदेन्वसिळतां प्रतिषेधन्ति—

कर्त्ता हि साधकः, स्रतन्त्रत्वात् ; क्रिया तु साध्या, कर्त्तु-निर्वर्त्त्येत्वात् ॥१९॥

स्त्रमात्मा तन्त्रं प्रधानमस्येति स्वतन्त्रस्तद्भावस्तत्त्वं तस्मात् । यः क्रियायां स्वतन्त्रः स साधको, यथा दारुच्छिदायां त्रश्चनः, स्वतन्त्रश्च स्वप- रव्यवसितिक्रियायां प्रमातेति। स्वतन्त्रतं कर्तुः क्रुतः सिद्धम् ? इति चेत्। क्रियासिद्धावपरायत्ततया प्राधान्येन विवक्षितत्वात् । स्वपरव्यवसि-तिळक्षणा क्रिया पुनः साध्या, कर्तृतिर्वर्त्यत्त, या कर्तृतिर्वर्त्यां क्रिया, सा साध्येतिव्यवहारयोग्याः यथा संप्रतिपन्नाः, तथा च स्वपरव्यवसिति-क्रियेति । तदेवं कर्तृक्रिययोः साध्यसाधकभावेन प्रतीयमानत्वादुपपन्नः कथिक्देदः ॥ १९॥

एनमेवार्थे द्रढयन्ति-

न च किया कियावतः सकाशादिभन्नेव, भिन्नेव वा; प्रतिनियतिकयािकयावद्गावभङ्गप्रसङ्गात् ॥२०॥

अभिन्नेवेद्यनेन सौगतस्वीकृतमभेदैकान्तं, भिन्नेवेद्यनेन तु वैशेषिका-द्याभमतं भेदैकान्तं प्रतिश्चिपन्ति—क्रियायाः क्रियावत एकान्तेनाभेदे हि क्रियावनमान्नमेव तारिवकं स्थात्; न तु द्वयम्, अभेदप्रतिज्ञाविरोधात् । एकान्तभेदे तु क्रियाक्रियावतोविवश्चितपदार्थस्वैवयं क्रियेति संबन्धावधा-रणं न स्थाद्, भेदाविशेषादशेषवस्तृनामप्यसौ किन्न भवेत् ?। नच सम-वायोऽत्र नियामकत्या वक्तुं युक्तः, तस्थापि व्यापकत्वेन तन्नियाक्रमक-तायामपर्याप्तत्वात् । तस्माद्रेदाभेदैकान्तपश्चयोः प्रतिनियतक्रियाक्रियाक-द्वावभक्षप्रसङ्गः सुव्यक्त इति कथि व्याप्तिवान्यक्रिया क्रियावतः संकाशादङ्गीकर्तुसुचिता ॥ २०॥

कश्चिदाह—कल्पनाशिल्पिनिर्मिता सर्वाऽपि प्रमाणफळच्यवहृतिरि-ति विफळ एवायं प्रमाणफळाळम्बनः स्याद्वादिनां भेदाभेदप्रतिष्ठोप-क्रम इति तन्मतिमदानीमपाकुर्वन्ति—

संवृत्त्या प्रमाणफलव्यवहार इत्यपामाणिकप्रलापः, परमार्थतः स्वाभिमतसिद्धिविरोधात् ॥२१॥

अयमर्थः—सांवृतप्रमाणफळव्यवहारवादिनाऽपि सांवृतत्वं प्रमाण-फळ्योः परमार्थवृत्त्या तावदेष्टव्यम्। तचासौ प्रमाणादभिमन्यते, अप्रमा-णाद्वा। न तावदप्रमाणात्, तस्याकिश्चत्करत्वात्। अथ प्रमाणात्। तम्न। यतः सांवृतत्वप्राहकं प्रमाणं सांवृतम्, असांवृतं वा स्वात्। यदि सांवृतम्। कथं तस्मादपारमार्थिकात् पारमार्थिकस्य सकलप्रमाणफल्ल्यवहारसांवृ-तत्त्वस्य सिद्धिः?। तथाच पारमार्थिक एव समस्तोऽपि प्रमाणफल्ल्यवहारः प्राप्तः । अथ प्रमाणफल्लसांवृतत्त्वप्राहकं प्रमाणं स्वयमसांवृतिमिष्यते, तार्हि श्लीणा सकलप्रमाणफल्ल्यवहारसांवृतत्वप्रतिज्ञा, अनेनैव व्यभिचारात्। तदेवं सांवृतसकलप्रमाणफल्ल्यवहारवादिनो व्यक्त एव परमार्थतः स्वा-मिमतसिद्धिविरोध इति ।।२१॥

प्रस्तुतमेवार्थे निगमयन्ति-

ततः पारमार्थिक एव प्रमाणफलव्यवहारः सकलपुरुषा-र्थसिद्धिहेतुः स्वीकर्त्तव्यः ॥२२॥

एवं प्रमाणं स्वरूपादिभिः प्ररूप्येदानीं हेयज्ञाने सति तद्धानादुपा-हेयं सम्यगुपादातुं पार्यते, अतस्तत्स्वरूपाद्याभासमप्याहु:-

प्रमाणस्य स्वरूपादिचतुष्टयाद्विपरीतं तदाभासम् ॥२३॥

पूर्वपरिच्छेदप्रतिपादितात्प्रमाणसंबन्धिनः खरूपादिचतुष्टयात् ख-रूपसङ्ख्याविषयफळळक्षणाद्विपरीतमपरं खरूपादिचतुष्टयाभासं खरू-पाभासं, सङ्ख्याभासं, विषयाभासं, फळाभासं चेत्यर्थस्तद्वदाभासत इति कुला ॥ २३ ॥

तत्र खरूपाभासं तावदाहु:-अज्ञानात्मकानात्मप्रकाराकस्वमात्रावभासकनिर्विकल्प-

कसमारोपाः प्रमाणस्य स्वरूपाभासाः ॥२४॥

अज्ञानात्मकं च, अनात्मप्रकाशकं च, खमात्रावभासकं च, निर्वि-कल्पकं च, समारोपश्चेति प्रमाणसंबन्धिनः खरूपाभासाः प्रमाणाभासाः प्रसेयाः ॥२४॥

अथ क्रमेण दृष्टान्तमाचक्षते-यथा सन्निकषीद्यस्वसंविदितपरानवभासकज्ञानदर्श-नविपर्थयसंशयानध्यवसायाः ॥२५॥ अत्र सिन्नकर्षादिकमञ्जानात्मकस्य दृष्टान्तः, अस्त्रसंविदितज्ञानम-नात्मप्रकाशकस्य, परानवभासकज्ञानं बाद्यार्थापळापिज्ञानस्य, दर्शनं निर्विकल्पकस्य, विपर्ययादयस्यु समारोपस्येति ॥२५॥

कथमेषां तत्खरूपाभासता ? इत्यत्र हेतुमाहु:-

तेभ्यः स्वपरव्यवसायस्यानुपपत्तेः ॥ २६ ॥

यथा चैतेभ्यः खपरव्यवसायो नोपपद्यते तथा प्रागुपदर्शितमेव ॥२६॥ सामान्यतः प्रमाणस्त्ररूपाभासमाभिषाय विशेषतस्तद्भिधित्सवः सांव्यवहारिकप्रसक्षाभासं तावदाहः--

सांच्यवहारिकप्रत्यक्षमित्र यदाभासते तत्तदाभासम्॥२७॥ सांच्यवहारिकप्रत्यक्षमिन्द्रियानिन्द्रियनिबन्धनतया द्विप्रकारं प्रागु-पवर्णितस्वरूपम्॥२७॥ जदाहरन्ति—

यथाऽम्बुधरेषु गन्धर्वनगरज्ञानं, दुःखे सुखज्ञानं च ॥२८॥ अत्राद्यं निदर्शनमिन्द्रियनिबन्धनाभासस्य,द्वितीयं पुनरनिन्द्रियनिबन् न्धनाभासस्य। अवप्रहाभासाद्यस्तु तद्वेदाः खयमेव प्राक्वैर्विक्वेयाः॥२८॥ पारमार्थिकप्रत्यक्षाभासं प्रादुक्कुवैन्ति-

पारमार्थिकप्रत्यक्षमिव यदाभासते तत्तदाभासम् ॥२९॥ पारमार्थिकप्रत्यक्षं विकलसकल्प्सरूपतया द्विभेदं प्रागुक्तम् ॥२९॥ बदाहरन्ति—

यथा शिवाख्यस्य राजर्षेरसंख्यातद्वीपसमुद्रेषु सप्तद्वी-पसमुद्रज्ञानम् ॥३०॥

शिवाख्यो राजार्षः स्वसमयप्रसिद्धः, तस्य किल विभङ्गापरपर्यायमव-ध्याभासं तादृशं वेदनमाविर्वभूवेत्यादुः सैद्धान्तिकाः । मनःपर्यायकेवल-क्वानयोस्तु विपर्ययः कदाचित्र संभवति, एकस्य संयमविद्युद्धिप्रादुर्भूत-त्वान्, अन्यस्य समस्तावरणक्ष्यसमुख्यतात्। ततश्च नात्र तद्दाभासचि-न्तावकाशः ॥३०॥ जय परोक्षाभासं विवक्षवः स्मरणाभासं तावदाहुः-अननुभूते वस्तुनि तदितिज्ञानं स्मरणाभासम् ॥३१॥ अननुभूते प्रमाणमात्रेणानुपल्ड्ये ॥३१॥ उदाहरन्ति-

अननुभृते मुनिमण्डलेतन्मुनिमण्डलमिति यथा॥३२॥ प्रत्यभिज्ञाभासं प्ररूपयन्ति-

तुल्ये पदार्थे स एवायमिति, एकस्मिश्च तेन तुल्य इत्यादि-ज्ञानं प्रत्यभिज्ञानामासम् ॥ ३३ ॥

प्रसिक्षानं हि तिर्यगृद्धेतासामान्यादिगोचरमुपवर्णितं, तत्र तिर्य-क्सामान्यालिङ्गिते भावे स एवायमिति ऊद्धेतासामान्यस्वभावे चैक-स्मिन् द्रव्ये तेन तुल्य इति ज्ञानम्ः आदिशब्दादेवंजातीयकमन्यद्पि ज्ञानं प्रसिक्षानाभासमिति ॥१३॥

उदाहरान्त-

### यमलकजातवत् ॥३४॥

यमलकजातयोरेकस्याः स्त्रिया एकदिनोत्पन्नयोः पुत्रयोर्मध्यादेकत्र द्वितीयेन तुल्योऽयमिति जिज्ञासिते स एवायमिति, अपरत्र स एवायमिति बुभुत्सिते तेन तुल्योऽयमिति च ज्ञानं प्रत्यभिज्ञानामासम् ॥३४॥ तर्कोभासमादर्भयन्त-

असत्यामिप व्यासौ तद्वभासस्तकीभासः ॥३५॥ व्याप्तरविनाभावः ॥३५॥ चदाहरन्ति-

स ऱ्यामो मैत्रतनयत्वादिसत्र यावान्मैत्रतनयः स द्याम इति यथा ॥३६॥

नहि मैत्रतनयत्वहेतोः श्यामत्वेन व्याप्तिरस्ति, शाकाद्याहारपरिण-तिपूर्वकत्वाच्छ्यामतायाः । यो हि जनन्युपभुक्तशाकाद्याहारपरिणामपूर्व-कस्तनयः, स एव श्याम इति सर्वाक्षेपेण यः प्रत्ययः, स तर्क इति ॥३६॥ अनुमानाभासमाख्यान्ति-

पक्षाभासादिसमुत्थं ज्ञानमनुमानाभासमवसेयम् ॥ ३७॥

पक्षाभासो वक्ष्यमाण आदियेंघां हेत्वाभासादीनां भणिष्यमाणस्वरू-पाणां तेभ्यः समुत्था समुत्पित्तरस्येति पक्षाभासादिसमुत्थं ज्ञान-मनुमानाभासमभिधीयते । एतच यदा स्वप्रतिपत्त्यर्थं तदा स्वार्थोनुमा-बाभासं, यदा तु परप्रतिपत्त्यर्थं पक्षादिवचनरूपापन्नं तदा परार्थानुमाना-भासमवसेयमिति ॥ ३०॥

पक्षाभासांस्तावदाहु:-

तत्र प्रतीतिनराकृतानभीप्सित्साध्यधर्मविशेषणास्त्रयः पक्षाभासाः ॥ ३८ ॥

प्रतीतसाध्यधर्मविशेषणः, निराकृतसाध्यधर्मविशेषणः, अनभीप्सि-तसाध्यधर्मविशेषणश्चेति त्रयः पक्षाभासा भवन्ति; अप्रतीतानिराकृतामी-प्सितसाध्यधर्मविशिष्टधर्मिणां सम्यक्पक्षत्वेन प्रागुपवर्णितत्वादेतेषां च तिष्ठपरीतत्वात् ॥ ३८ ॥

तत्राचं पक्षाभासमुदाहरन्ति-

प्रतीतसाध्यधर्मविशेषणो यथाऽऽईतान्प्रखवधारणवर्ज परेण प्रयुज्यमानः समस्ति जीव इखादिः ॥३९॥

अवधारणं वर्जयित्वा परोपन्यस्तः समस्तोऽपि वाक्प्रयोग आईतानां प्रतीतमेवाधै प्रकाशयति । ते हि सवै जीवादिवस्त्वनेकान्तात्मकं प्रतिपन्नाः, वतस्तेषामवधारणरहितं प्रमाणवाक्यं, मुनयवाक्यं वा प्रयुक्यमानं प्रसिद्ध-मेवाधेमुद्भावयतीति व्यर्थस्तत्प्रयोगः । सिद्धसाधनः, प्रसिद्धसंवन्ध इत्यपि संज्ञाद्वयमस्याविरुद्धम् ॥ ३९ ॥

द्वितीयपक्षाभासं भेदतो नियमयन्ति-

निराकृतसाध्यधमेविशेषणः प्रत्यक्षातुमानागमलोंक-स्ववचनादिभिः साध्यधर्मस्य निराकरणादनेक-

प्रकारः ॥ ४० ॥

प्रसिक्ष्मिताक्रतसाध्यधमीवशेषणः, अनुमाननिराक्रतसाध्यधमीवशेषणः, आगमनिराक्रतसाध्यधमीवशेषणः, छोकनिराक्रतसाध्यधमीवशेषणः, छोकनिराक्रतसाध्यधमीवशेषणः, आदिशब्दात्समरणनिराक्रतसाध्यधमीवशेषणः; आदिशब्दात्समरणनिराक्रतसाध्यधमीवशेषणः, प्रसामिक्षाननिराक्रतसाध्यधमीवशेषणः, प्रसामिक्षाननिराक्रतसाध्यधमीवशेषणः, प्रसामिक्षानिराक्रतसाध्यधमीवशेषणः, प्रसामिक्षानिराक्रतसाध्यधमीवशेषणः । ४०॥

एषु प्रथमं प्रकारं प्रकाशयन्ति—

प्रत्यक्षनिराकृतसाध्यधर्मविशेषणो यथा नास्ति भूतवि-

#### लक्षण आत्मा ॥४१॥

स्वसंवेदनप्रसक्षेण हि पृथिव्यप्तेजोवायुभ्यः शरीरत्वेन परिण-तेभ्यो भूतेभ्यो विरुक्षणोऽन्य आत्मा परिच्छिदाते, इति तद्विरुक्षणात्म-निराकरणप्रतिज्ञाऽनेन वाध्यते; यथाऽनुष्णोऽप्तिः, इति प्रतिज्ञा बाह्ये-न्द्रियप्रसक्षेण ॥ ४१ ॥

द्वितीयप्रकारं प्रकाशयन्ति-

### अनुमानिनराकृतसाध्यधर्मविशेषणो यथा नास्ति सर्व-ज्ञो वीतरागो वा ॥ ४२ ॥

अत्र हि यः कश्चित्रिष्ठांसातिशयवान्, स कचित्स्वकारणजनितिर्निमूं-छक्षयः यथा कनकादिमलो, निर्ह्वासातिशयवती च दोषावरणे इस्रनेनातु-मानेन सुव्यक्तेव वाधा । एतस्मात्स्वत्वनुमानाद्यत्र कचन पुरुषधौरेये दोषावरणयोः सर्वथा प्रक्षयप्रसिद्धिः, स एव सर्वज्ञो वीतरागञ्चेति। एव-मपरिणामी शब्द इस्रादिरापे प्रतिज्ञापरिणामी शब्दः कृतकत्वान्यथाऽनु-पपत्तेरित्याद्यनुमानेन वाध्यमानाऽत्रोद्ाहरणीया ॥ ४२ ॥

अथ तृतीयं भेदमाहु:-

आगमनिराकृतसाध्यधर्मविशेषणो यथा जैनेन रजनि-

भोजनं भजनीयम् ॥१३॥

"अत्थं गयंमि आइचे पुरत्था य अणुगगए । आहारमाइयं सन्वं मणसा वि न पत्थए" ॥ १ ॥ इत्यादिना हि प्रसिद्धप्रामाण्येन परमागमवाक्येन क्ष्पाभक्षणपक्षः प्रतिक्षिण्यमाणत्वात्र साधुत्वमास्कन्दति । एवं जैनेन परकछत्रमभिळष-णीयमित्याशुदाहरणीयम् ॥४३॥

चतुर्थे प्रकारं प्रथयन्ति-

लोकनिराकृतसाध्यधर्मविशेषणो यथा न पारमार्थिकः

### प्रमाणप्रमेयव्यवहारः ॥ ४४ ॥

छोकशब्देनात्र छोकप्रतीतिरुच्यते । ततो छोकप्रतीतिनिराक्वतसाध्यधमीवशेषण इत्यर्थः । सर्वाऽपि हि छोकस्य प्रतीतिरीदशी यत्पारमार्थिकं प्रमाणं, तेन च तत्त्वातत्त्वविवेकः पारमार्थिकं एव क्रियते। नतु छोकप्रतीतिरप्रमाणं, प्रमाणं वा ?। अप्रमाणं चेत्, कथं तया वाधः कस्यापि कर्तु शक्यः ?। प्रमाणं चेत्, प्रत्यक्षाद्यातिरिक्तं, तदन्यतरहा। न तावदाद्यः पक्षः, प्रत्यक्षाद्यतिरिक्तंप्रमाणस्यासंभवात्। अन्यथा "प्रत्यक्षं च परोक्षं च" इत्यादिविभागस्यासमञ्जस्यापत्तेः । द्वितीयपक्षे तु प्रत्यक्षतिराकृतसाध्यधम्मित्रश्चेषणादिपक्षामासेव्वेवास्यान्तर्भृतत्वात् न वाच्यः प्रकृतः पक्षामास इति चेत् । सत्यमेतत्, किन्तु छोकप्रतीतिरत्रोत्किष्ठतत्वेन प्रतिभातीति विनेयमनीषोन्मीछनार्थमस्य पार्थक्येन निर्देशः। एवं श्चिच नरिशरःकपान्छमुस्यं, प्राण्यङ्गत्वात्, शङ्कशुक्तिविद्याद्यपि दृश्यम् ॥४४॥

पश्चमप्रकारं कीर्त्तयन्ति-

# स्ववचननिराकृतसाध्यधर्मविशेषणो यथा नास्ति प्रमेयपरिच्छेदकं प्रमाणम् ॥ ४५ ॥

सर्वप्रमाणाभावमभ्युपगच्छतः स्त्रमिप वचनं स्वाभिप्रायप्रतिपाद-नपरं नास्तीति वाचयमत्वमेव तस्य श्रेयः; ब्रुवाणस्तु नास्ति प्रमाणं प्रमेयपारेच्छेदकिमिति स्ववचनं प्रमाणीकुर्वन् वृत् इति स्ववचनेनैवासौ व्याह्न्यते; एवं निरन्तरमहं मैनित्याद्यपि दृश्यम्। ननु स्ववचनस्य शब्द-रूपत्वात्तित्राकृतसाध्यधर्मविशेषणः पक्षाभासः प्राग्गदितागमनिराकु-तसाध्यधर्मविशेषण एव पक्षाभासेऽन्तभवतीति किमर्थमस्य भेदेन कथ-निमिति चेत्। एवमेतत्, तथापि शिष्यशेमुषीविकाशार्थमस्यापि पार्थक्येन कथनिमिति न दोषः । आदिशन्दस्य्चितास्य पक्षाभासास्त्रयः स्मरण-प्रत्यभिज्ञानतर्कनिराक्ततसाध्यधमेविशेषणाः । तत्र स्मरणनिराक्ठतसा-ध्यधमेविशेषणो यथा, स सहकारतरुः फल्रस्य इति, अयं पक्षः कस्य-चित्सहकारतरुं फल्रभरभ्राजिष्णुं सम्यक् स्मर्गुः स्मरणेन वाध्यते। प्रत्य-भिज्ञाननिराक्ठतसाध्यधमेविशेषणो यथा, सहशेऽपि कचन वस्त्वनि कश्चन कञ्चनाधिक्रत्योर्द्धृतासामान्यभ्रान्त्या पक्षीक्रस्ते, तदेवेद्भिति । तस्यायं पक्षित्वयंक्तसामान्यावल्लिन्नना तेन सहशमिद्मिति प्रत्यभि-ज्ञानेन निराक्षियते। तर्कनिराक्षतसाध्यधमेविशेषणो यथा, यो यस्त-रपुत्रः, स श्याम इति ज्याप्तिः समीचीनेति। अस्यायं पक्षो यो जनन्यु-पभुक्तसाकाद्याहारपरिणामपूर्वकस्तपुत्रः, स श्याम इति ज्याप्तिप्राहिणा सम्यक्तर्केण निराक्षियते।।४५॥

द्वितीयं पक्षाभासं सभेदम्रुपदर्श्य हतीयमुपदर्शयन्ति-अनभीप्सितसाध्यधर्मविशेषणो यथा स्याद्वादिनः शाश्वतिक एव कलशादिरशाश्वतिक एव वेति

वद्तः ॥ ४६॥

स्वाहादिनो हि सर्वत्रापि वस्तुनि नित्यत्वैकान्तः, अनित्यत्वैकान्तो वा नामीप्सितः, तथापि कदाचिदसौ समाक्षोभादिनैवमिप वदेत्। एवं नित्यः शब्द इति ताथागतस्य वदतः प्रकृतः पक्षाभासः। ये त्वप्रसिद्धविशेषणा-प्रसिद्धविशेषणाम्प्रसिद्धविशेषणाम्प्रसिद्धविशेषणाम्प्रसिद्धविशेषणाम्प्रसिद्धविशेषणाम्प्रसिद्धविशेषणाम्प्रसिद्धत्वेशेषणाम्प्रसिद्धत्वेशेषणास्य साध्यमानत्वात्, अन्यथा सिद्धसाध्यताऽवतान्ता। अथात्र सार्वत्रिकः प्रसिद्धस्थानो विवक्षितो नतु तत्रैव धर्मिणि, यथा साङ्ख्यस्य विनाशित्वं कापि धर्मिणि न प्रसिद्धम्; तिरोभावमात्रस्थैव सर्वत्र तेनाभिधानान् । तद्युक्तम्। एवं सित क्षणिकतां साध्यतो भवतः कथं नाप्रसिद्धविशेषणत्वं दोषो भवेत् ?, क्षणिकतायाः सप्रक्षे काष्यप्रसिद्धेः। विशेष्यस्य तु धर्मिणः सिद्धिविकस्पादपि प्रतिपादितेति कथ-मन्नसिद्धताऽस्य ? । एतेनाप्रसिद्धोभयोऽपि परासः।। ४६ ॥



पक्षाभासान्निरूप्य हेलाभासानाहु:-

असिद्धविरुद्धानैकान्तिकास्त्रयो हेलाभासाः॥ ४७॥

निश्चितान्यथाऽनुपपत्त्यारूयैकहेतुलक्षणविकल्लेनाहेतवोऽपि हेतुस्थाने निवेशाद्वेतुवदामासमाना हेत्वामासाः ॥४०॥

तत्रासिद्धमभिद्धति-

यस्यान्यथानुपपत्तिः प्रमाणेन न प्रतीयते सोऽसिन्दः॥

अन्यथाऽनुपपत्तेविपरीताया अनिश्चितायाश्च विरुद्धानैकान्तिकत्वेन कीर्त्तियिष्यमाणत्वादिह् हेतुस्वरूपाप्रतीतिद्वारैकैवान्यथाऽनुपपत्त्यप्रतीति-रविशष्टा द्रष्टच्याः, हेतुस्वरूपाप्रतीतिश्चेयमज्ञानात्, सन्देहाद्, विपर्य-याद् वा विज्ञेया ॥४८॥

अथामुं भेदतो दंशयन्त-

स द्विविध उभयासिद्धोऽन्यतरासिद्धश्च ॥ ४९ ॥

उभयस्य वादिप्रतिवादिसमुदायस्यासिद्धः; अन्यतरस्य वादिनः, प्रतिवादिनो वाऽसिद्धः ॥४९॥

तत्राद्यभेदं वदन्ति-

उभयासिद्धो यथा परिणामी शब्दश्राक्षुषत्वात् ॥५०॥

चक्षुपा गृह्यत इति चाक्षुपस्तस्य भावश्राक्षुपत्वं तस्मात् । अयं च वादिप्रतिवादिनोरुभयोरप्यसिद्धः, श्रावणत्वाच्छव्दस्य ॥ ५० ॥

द्वितीयं भेदं वदन्ति-

अन्यतरासिद्धो यथा अचेतनास्तरवो विज्ञानेन्द्रियायु-

र्निरोधलक्षणमरणरहितत्वात् ॥५१॥

ताथागतो हि तरूणामचैतन्यं साधयन् विज्ञानेन्द्रियायुर्निरोध-स्रक्षणमरणरहितस्वादिति हेतूपन्यासं कृतवान्।स च जैनानां तरूचैतन्य-वादिनामासिद्धः। तदागमे हुमेष्विप विज्ञानेन्द्रियायुषां प्रमाणतः प्रतिष्ठि-तत्वात्। इदं च प्रतिवाद्यसिद्धपेक्षयोदाहरणम्। वाद्यसिद्धपेक्षया तु अचेतनाः सुखादयः, उत्पत्तिमत्त्वादिति। अत्र हि वादिनः सांख्यस्योत्प-त्तिमत्त्वमप्रसिद्धम् ; तेनाविभीवमात्रस्यैव सर्वत्र स्वीकृतत्वात्।

तन्वित्थमसिद्धप्रकारप्रकाशनं परैश्चके- खरूपेणासिद्धः. खरूपं बाऽसिद्धं यस्य सोऽयं खरूपासिद्धः, यथा अनित्यः शब्दः, चाक्षु-षत्वादिति । ननु चाक्षुपत्वं रूपादावस्ति, तेनास्य व्यधिकरणासि-द्धत्वं युक्तम्, नः रूपाद्यधिकरणत्वेनाप्रतिपादितत्वात् । शब्दधार्माण चोपदिष्टं चाक्षुषत्वं न खरूपतोऽस्तीति खरूपासिद्धम् । विरुद्धम-धिकरणं यस्य स चासावसिद्धश्चेति व्यधिकरणासिद्धो यथा, अनित्यः पटस्य कृतकत्वादिति । ननु शब्देऽपि कृतकत्वमस्ति, सत्यं, न तु तथा प्रतिपादितम् । नचान्यत्र प्रतिपादितमन्यत्र सिद्धं भवति। मीमांसकस्य वा कुर्वतो व्यधिकरणासिद्धम्। २। विशेष्यमसिद्धं यस्यासौ विशेष्यासिद्धोयथा, अनियः शब्दः, सामान्यवस्वे सति चाक्ष-षत्वात्। ३। विशेषणासिद्धो यथा, अनित्यः शब्दः, चाक्षुषत्वे सति सामा-न्यवत्त्वात्। ४।पक्षैकदेशासिद्धपर्यायः पक्षभागेऽसिद्धत्वात् भागासिद्धो यथा, अनित्यः शब्दः, प्रयत्नानन्तरीयकलात्। ननु च वाद्यादिसमुत्थश-ब्दानामपीश्वरप्रयत्नपूर्वकलात् कथं भागासिद्धलम् ?। नैतत् । प्रयत्नस्य तीव्रमन्दादिभावानन्तरं शब्दस्य तथाभावो हि प्रयत्नानन्तरीयकत्वं विव-क्षितम् । नचेश्वरप्रयत्नस्य तीत्रादिभावोऽस्तिः; नित्यत्वात् । अनभ्युपगतेश्वरं प्रति वा भागासिद्धत्वम् । ५ । आश्रयासिद्धो यथा, अस्ति प्रधानं, विश्वस्य परिणामिकारणत्वात् । ६ । आश्रयैकदेशासिद्धो यथा, नित्याः प्रधानपु-रुषेश्वराः, अकृतकलात्। अत्र जैनस्य पुरुषः सिद्धो न प्रधानेश्वरौ । ७। सन्दिग्धाश्रयासिद्धो यथा, गोत्वेन सन्दिह्यमाने गवये आरण्यकोऽयं गौः, जनदर्शनोत्पन्नत्रासत्वात् । ८। सन्दिग्धाश्रयैकदेशासिद्धो यथा, गो-त्वेन सन्दिह्माने गवये गवि च आरण्यकावेतौ गावौ, जनदर्शनोत्पन्नना-सत्वात् । ९ । आश्रयसन्दिग्धवृत्त्यीसद्धो यथा, आश्रयहेत्वोः स्वरूप-निश्चये आश्रये हेतुवृत्तिसंशये मयूरवानयं प्रदेशः, केकायितोपेतत्वात् । १० । आश्रयैकदेशसन्दिग्धवृत्त्यसिद्धो यथा, आश्रयहेत्वोः स्वरूपनिश्चये सत्येवाश्रयैकदेशे हेतुवृत्तिसंशये मयूरवन्तावेतौ सहकारकर्णिकारी, तत-



एव । ११ । व्यर्थविशेषणासिद्धो यथा, अनित्यः शब्दः, सामान्यवत्त्वे सति कृतकत्वात् । १२ । व्यर्थविशेष्यासिद्धो यथा, अनित्यः शब्दः, कृतकले सति सामान्यवत्त्वात् । १३ । सन्दिग्धासिद्धो यथा, धूमबा-ष्पादिविवेकानिश्चये कश्चिदाह -बह्विमानयं प्रदेशः, धूमवत्त्वात् । १४ । संदिग्धविशेष्यासिद्धो यथा, अद्यापि रागादियुक्तः कपिछः, पुरुषले सत्यद्याप्यनुत्पन्नतत्त्वज्ञानत्वात् । १५ । संदिग्धविशेषणासिद्धो यथा, अद्यापि रागादियुक्तः कपिछः, सर्वदा तत्त्वज्ञानरहितत्वे सति पुरुष-त्वात् । १६ । एकदेशासिद्धो यथा, प्रागभावो वस्तु, विनाशोत्पाद्धर्म-कत्वात् । १७ । विशेषणैकदेशासिद्धो यथा, तिमिरमभावस्वभावं, द्रव्य-गुणकर्मातिरिक्तत्वे सति कार्यत्वात् । अत्र जैनान् प्रति तिमिरे द्रव्याति-रेको न सिद्धः ।१८ । विशेष्यैकदेशासिद्धो यथा, तिमिरमभावस्वभावं, कार्यले सति द्रव्यगुणकर्मातिरिक्तलात्।१९ । संदिग्धैकदेशासिद्धो यथा, नायं पुरुषः सर्वज्ञः, रागवक्तृत्वोपेतत्वात् । अत्र हिङ्कादिनिश्चिते रागित्वे सन्देह: ।२०। संदिग्धविशेषणैकदेशासिद्धो यथा, नायं पुरुष: सर्वज्ञ:, राग-वक्तृत्वोपेतत्वे सति पुरुषत्वात्।२१। सन्दिग्धविशेष्यैकदेशासिद्धो यथा, नायं पुरुषः सर्वज्ञः, पुरुषत्वे सति रागवक्तत्वोपेतत्वात् ।२२। व्यर्थेकदेशा-सिद्धो यथा, आग्निमानयं पर्वतप्रदेशः, प्रकाशधूमोपेतत्वात्। २३। व्यर्थ-विशेषणैकदेशासिद्धो यथा, गुणः शब्दः, प्रमेयत्वसामान्यवत्त्वे सति बाह्यै-केन्द्रियमाह्यलात्। अत्र बाह्यैकेन्द्रियमाह्यस्यापि रूपलादिसामान्यस्य गुण-त्वाभावाद्यभिचारपरिहाराय सामान्यवत्त्वे सतीति सार्थकम् ; प्रमेयत्वं तु व्यर्थम् । २४ । व्यर्थविशेष्यैकदेशासिद्धो यथा, गुणः शब्दो बाह्यै-केन्द्रियमाह्यत्वे सति प्रमेयत्वसामान्यवत्त्वात् । २५ । एवमन्येऽप्येक-देशासिद्धादिद्वारेण भूयांसोऽसिद्धभेदाः स्वयमभ्यूख वाच्याः । उदाह-रणेषु चैतेषु दूषणान्तरस्य सम्भवतोऽप्यप्रकृतलाद्नुपदर्शनम् । त एते भेदा भवद्भिः कथं नाभिहिताः ? ॥

डच्यते। एतेषु ये हेलाभासतां भजन्ते, ते यदोभयवाद्यसिद्धलेन विवक्त्यन्ते, तदोभयासिद्धेऽन्तर्भवन्ति । यदात्वन्यतरासिद्धलेन तदा-ऽन्यतरासिद्ध इति । ज्यधिकरणासिद्धस्तु हेलाभासो न भवसेव ।

्व्यधिकरणाद्पि पित्रोर्बोह्मण्यात्पुत्रे ब्राह्मण्यातुमानदर्शनात् , नटभटा-दीनामपि ब्राह्मण्यं कस्मान्नायं साधयतीति चेत । पक्षधर्मीऽपि पर्व-तद्रव्यताः तत्र चित्रभातं किमिति नानुमापयति ? इति समानमः व्यभिचाराचेत् , तद्पि तुल्यम्। तत्पित्रोर्बोह्मण्यं हि तद्रमकम्। एवं तर्हि प्रयोजकसंबन्धेन संबद्धो हेतः कथं व्यधिकरणः ? इति चेत्। नत् यदि साध्याधिगमप्रयोजकसंबन्धाभावाद्वैयधिकरण्यमुच्यते । तदानीं संमत-मेवैतद्साकं दोष:, किन्तु प्रमेयलादयोऽपि व्यधिकरणा एव वाच्याः स्युर्न व्यभिचार्यादयः । तस्मात्पक्षान्यधर्मत्वाभिधानादेव व्यधिकरणो हेत्वाभासस्ते सम्मतः, स चागमक इति नियमं प्रयाचक्ष्महे । अथ प्रति-भोहराक्याऽन्यथाभिधानेऽपि ब्राह्मणजन्यत्वादिखेवं हेत्वर्थे प्रतिपद्य साध्यं प्रतिपद्यते इति चेदेवं तर्हि प्रतिभोहशक्खेव पटस्य कृतकत्वादित्य-भिधानेऽपि पटस्य कृतकत्वादानित्यत्वं दृष्टम् , एवं शब्दस्यापि तत एव तद्-स्विति प्रतिपत्तौ नायमपि व्यधिकरणः स्यातः तस्माद्यथोपात्तो हेतुस्तथैव तद्भकत्वं चिन्तनीयम् । नच यस्मात्पटस्य कृतकत्वं तस्मात्तद्नयेनाप्य-निरोत भवितव्यमित्यस्ति व्याप्रिः । अतोऽसौ व्यभिचारादेवागमकः । एवं काककाष्ण्योदिरपि।कथं वा व्यधिकरणोऽपि जलचन्द्रो नभश्चन्द्रस्य. कृत्तिकोदयो वा शकटोदयस्य गमकः स्यात् ? इति नास्ति व्यधिकरणो हेत्वाभासः । आश्रयासिद्धताऽपि न युक्ता । अस्ति सर्वज्ञः, चन्द्रोपरागादि-ज्ञानान्यथाऽनुपपत्तेरित्यादेरिप गमकत्वनिर्णयात्। कथमत्र सर्वज्ञधार्मिणः सिद्धिः ? इति चेत . असिद्धिरि कथिमिति कथ्यताम ?। प्रमाणागीचर-स्वादस्येति चेत् , एवं तार्हि तवापि तत्सिद्धिः कथं स्यात् ?। नन् को नाम सर्वज्ञधर्मिणमभ्यधात्, येनैष पर्यत्योगः सोपयोगः स्यादिति चेत । नैवम् । प्रमाणागोचरत्वादित्यतः सर्वज्ञो धर्मी न भवतीति सिषाधयि-षितत्वात् । अन्यथेदमम्बरं प्रति निशिततरतरवारिज्यापारप्रायं भवेत ।

एवं च-आश्रयासिद्धता तेऽनुमाने न चेत्, साऽनुमाने मदीये तदा किं भवेत् ?। आश्रयासिद्धता तेऽनुमानेऽस्ति चेत्,साऽनुमाने मदीये तदा किं भवेत्?॥ ... ग्रदि त्वदीयानुमानेनाश्रयासिद्धिरस्ति तदा प्रकृतेऽप्यसौ मा भूदः धर्मिण उभयत्राप्येक्यात् ; अन्यस्यास्य प्रकृतानुपयोगित्वात् । अथास्ति तत्राश्रयासिद्धिः तदा न्वाधकाभावात् एषा कथं मदीयेऽनुमाने स्यादि-ति भावः ।

तथा च-

"विकल्पाद्धर्मिणः सिद्धिः क्रियतेऽथ निषिध्यते । द्विधाऽपि धर्मिणः सिद्धिर्विकल्पात्ते समागता" ॥ १ ॥

द्वयमपि नास्मि करोमीलप्यनभिधयम्, विधिप्रतिषेधयोर्युगपद्धि-धानस्य प्रतिषेधस्य चासंभवात् । यदि च द्वयमपि न करोषि, तदा व्यक्तममुल्यक्रयी कथं नोपहासाय जायसे ?; तथातायामाश्रयासिद्ध्य-द्भावनाऽघटनात्। ननु यदि विकल्पसिद्धेऽपि धर्मिणि प्रमाणमन्वेषणी-यम्, तदा प्रमाणसिद्धेऽपि प्रमाणान्तरमन्विष्यताम्; अन्यथा तु विक-रूपसिद्धेऽपि पर्याप्तं प्रमाणान्वेषणेन, अहमहमिकया प्रमाणलक्षणपरी-क्षणं परीक्षकाणामकञ्चीकरणीयं च स्यात्; तावन्मात्रेणैव सर्वस्यापि सिद्धेः । तथा च चाक्षुषत्वादिरिप शन्दानियत्वे साध्ये सम्यग्धेतुरेव भवेदिति चेत्। तदत्यल्पम्। विकल्पाद्धि सत्त्वासत्त्वसाधारणं धर्मिमात्रं प्रतीयते, न तु तावन्मात्रेणैव तद्स्तित्वस्यापि प्रतीतिरस्ति, यतोऽनमा-नाऽनर्थक्यं भवेत् : अन्यथा पृथिवीधरसाक्षात्कारे कृशानुमत्त्वसाधनम-व्यपार्थकं भवेत्। तस्याग्निमतोऽनग्निमतो वा प्रत्यक्षेणैव प्रेक्षणात। आग्न-मस्वाऽनग्निमस्वविशेषश्रन्यस्य शैलमात्रस्य प्रत्यक्षेण परिच्छेदादः नात्-मानानर्थक्यमिति चेत्। तर्ह्धास्तित्वनास्तित्वविशेषशून्यस्य सर्वज्ञमात्रस्य विकल्पेनाऽऽकळनात् कथमत्राप्यनुमानानर्थक्यं स्यात् ?। अस्तित्वना-स्तित्वव्यतिरेकेणकीदृशी सर्वज्ञमात्रसिद्धिरिति चेत् ?; अग्निमत्त्वानिन्न-मन्तव्यतिरेकेण क्षोणीयरमात्रसिद्धिरिप की हशी ? इति वाच्यम्। क्षोणी-धरोऽयमिखेतावन्मात्रज्ञध्तिरेवेति चेत् , इतरत्रापि सर्वज्ञ इसेतावन्मात्र-इप्तिरेव साऽस्तु; केवलमेका प्रमाणलक्षणोपपन्नत्वात् प्रामाणिकी, तद्न्या तु तद्विपर्ययाद्वैकल्पिकीति। नतु किमनेन दुर्भगाऽऽभरणभाराय-माणेन विकल्पेन प्रामाणिकः कुर्यादिति चेत् ?। तद्युक्तम्। यतः प्रामा-



णिकोऽपि षट्तर्कीपरितर्ककर्कशशेमुषीविशेषसङ्ख्यावद्विराजिराजस-भायां खरविषाणमस्ति नास्ति वेति केनापि प्रसर्पद्दर्गेद्धरकन्धरेण साक्षेपं प्रत्याहतोऽवइयं पुरुषाभिमानी किञ्चिद् ब्रूयाद् न तूर्णीमेव पृष्णीयातः अप्रकृतं च किमपि प्रलपन् सनिकारं निस्सार्येत, प्रकृ-तभाषणे तु विकल्पसिद्धं धर्मिणं विहाय काऽन्या गतिरास्ते ?। अप्रामा-णिके वस्तुनि मूकवावदूकयोः कतरः श्रेयानिति स्वयमेव विवेचयन्तु तार्किका: ? इति चेत्; ननु भवान् स्वोक्तमेव तावद्विवेचयतु, मृकतैव श्रेयसीति च पूत्करोति निष्प्रमाणके वस्तुनीति विकल्पासिद्धं धार्मणं विधाय मूकताधर्म च विद्धातीत्यनात्मज्ञशेखरः । तस्मात्प्रामाणि-केनापि स्वीकर्त्तव्येव कापि विकल्पसिद्धिः। न च सैव सर्वत्रास्तु, कृतं प्रमाणेनेति वाच्यम् । तद्न्तरेण नियतव्यवस्थाऽयोगात् । एको विकल्प-यति, अस्ति सर्वज्ञोऽन्यस्तु नास्तीति किमत्र प्रतिपद्यताम्?। प्रमाणमुद्रा-व्यवस्थापिते त्वन्यतरस्मिन् धर्मे दुर्द्धरोऽपि कः किं कुर्यात् ?। प्रमाणास-द्भवनहें तु धर्मिणि सर्वज्ञखपुष्पादौ विकल्पसिद्धिरिप साधीयसी;तार्कि-कचकचकवर्त्तनामि तथा व्यवहारदर्शनात्। एवं शब्दे चाक्षुपत्वमि सिद्धयेदिति चेत् ?। सत्यम् । तद्विकल्पसिद्धं विधाय यदि तत्रास्तित्वं प्रमा-णेन प्रसाधियतुं शक्यते,तदानीमस्तु नाम तत्सिद्धिः; न चैवम् ; तत्र प्रव-र्त्तमानस्य सर्वस्य हेतोः प्रत्यक्षप्रतिक्षिप्तपक्षत्वेनाकक्षीकाराहत्वातः ततः कथमिस्तित्वाप्रसिद्धौ शब्दे चाक्षुपत्वासिद्धिरस्तु ?। एवं च नाश्रयासिद्धौ हेत्वाभासः समस्तीति स्थितम्।। न चैवं विश्वस्य परिणामिकारणत्वा-दित्यस्यापि गमकता प्राप्नोतिः अस्य स्वरूपासिद्धत्वात् प्रधानासिद्धौ वि-श्रस्य तत्परिणामित्वासिद्धेः। एवमाश्रयैकदेशासिद्धोऽपि न हेत्वाभासः। तर्हि प्रधानात्मानौ नित्यावकृतकत्वादित्ययमप्यात्मनीव प्रधानेऽपि निस्तत्वं गमयेत्। तदसस्यम्।निस्तत्वं खस्वाद्यन्तर्रून्यसद्रूपत्वम्,आद्य-न्तविरहमात्रं वा विवक्षितम् । आद्येऽत्यन्ताभावेन व्यभिचारः, तस्या-कृतकस्याप्यतद्रृपत्वात् । द्वितीये सिद्धसाध्यताः अत्यन्ताभावरूपतया प्रधानस्याद्यन्तरहितत्वेन तद्भाववादिभिरपि स्वीकारात् । तार्हे देव-

दत्तवान्ध्येयौ वक्त्रवन्तौ वक्तृत्वादित्ययं हेतुरस्तु।नैवम्। न वान्ध्येयो वक्त्रवान्, असत्त्वादित्यनेन तद्वाधनात् । तदसत्त्वं च साधकप्रमाणा-भावात् सुप्रसिद्धम् ॥ सन्दिग्धाश्रयासिद्धिरिपन हेतुदोषः; हेतोः साध्ये-नाविनाभावसंभवात् । धर्म्यसिद्धिस्तु पक्षदोषः स्यात् । साध्यधर्मवि-शिष्टतया प्रसिद्धो हि धर्मी पक्षः प्रोच्यते, न च सन्देहास्पदीभूतस्यास्य प्रसिद्धिरस्तीति पक्षदोषेणैवास्य गतत्वात्र हेतोर्दोषो वाच्यः। सन्दिग्धा-श्रयैकदेशासिद्धोऽपि तथैव । आश्रयसन्दिग्धवृत्त्यसिद्धोऽपि न साधुः; यतो यदि पक्षधर्मत्वं गमकत्वाङ्गमङ्गीकृतं स्यात् तदा स्याद्यं दोषः; न चैवम् । तत्किमाश्रयवृत्त्यांनश्चयेऽपि केकायितान्नियतदेशाधिकरण-मयूरसिद्धिर्भवतु ? । नैवम् । केकायितमात्रं हि मयूरमात्रेणैवाविनाभृतं निश्चितमिति तदेव गमयति । देशविशेषविशिष्टमयूरसिद्धौ तु देशवि-शेषविशिष्टस्यैव केकायितस्याविनाभावावसाय इति केकायितमात्रस्य तद्राभिचारसंभवादेवागमकत्वम्। एवमाश्रयैकदेशसंदिग्धवृत्तिरप्यसिद्धो न भवतीति । व्यर्थविशेषणविशेष्यासिद्धावि नासिद्धभेदौः वक्तर-कौशलमात्रत्वाद्वचनवैयर्ध्यदोषस्य । एवं व्यर्थेकदेशासिद्धाद्योऽपि वाच्याः। ततः स्थितमेतद्, एतेष्वसिद्धभेदेषु संभवन्त उभयासिद्धान्यत-रासिद्धयोरन्तर्भवन्ति । नन्वन्यतरासिद्धो हेत्वाभास एव नास्ति। तथाहि-परेणासिद्ध इत्युद्धाविते यदि वादी न तत्साधकं प्रमाणमाच-क्षीत तदा प्रमाणाभावादुभयोरप्यसिद्धः; अथाचश्चीत, तदा प्रमाण-स्यापश्चपातित्वादुभयोरप्यसौ सिद्धः । अथवा यावन्न परं प्रति प्रमा-णेन प्रसाध्यते, तावत्तं प्रत्यसिद्ध इति चेत्; गौणं तर्ह्यसिद्धत्वम्; निह रत्नादिपदार्थस्तत्त्वतोऽप्रतीयमानस्तावन्तमीप कालं मुख्यतस्त-दाभासः । किं च । अन्यतरासिद्धो यदा हेत्वाभासस्तदा वादी निगृहीतः स्यात्; न च निगृहीतस्य पश्चादनिग्रह इति युक्तमः नापि हेतुसमर्थनं पश्चाद्यक्तम्; निम्रहान्तत्वाद्वादस्येति । अत्रोच्यते-यदा वादी सम्यग्घेतुत्वं प्रतिपद्यमाने।ऽपि तत्समर्थनन्यायविसारणा-दिनिमित्तेन प्रतिवादिनं प्राश्रिकान् वा प्रतिवोधियतुं न शकोत्यसिद्ध-



तामपि नानुमन्यते, तदाऽन्यतरासिद्धत्वेनैव निगृह्यते । तथा स्वय-मनभ्यपगतोऽपि परस्य सिद्ध इत्येतावतैवोपन्यस्तो हेतुरन्यतरा-सिद्धो निम्रहाधिकरणम् : यथा-सांख्यस्य जैनं प्रत्यचेतनाः सुखादयः, उत्पत्तिमत्त्वाद्भटवदिति। नन् कथं तर्हि प्रसङ्गसाधनं सूपपादं स्यात ?: तथा च प्रमाणप्रसिद्धन्याप्रिकेन वाक्येन परस्यानिष्टत्वापादनाय प्रसञ्जनं प्रसङ्गः: यथा-यत्सर्वथैकं तन्नानेकत्र वर्त्तते, यथैकः पर-माणस्तथाच सामान्यमिति कथमनेकव्यक्तिवर्त्ति स्यात् ?: अने-कव्यक्तिर्वात्तत्वाभावं व्यापकमन्तरेण सर्वथैक्यस्य व्याप्यस्यानुप-पत्ते: । अत्र हि वादिनः स्याद्वादिनः सर्वथैक्यमसिद्धमिति कथं धर्मान्तरस्यानेकव्यक्तिवर्त्तित्वाभावस्य गमकं स्यादिति चेत् ?। तद-यक्तम् । एकधर्मीपगमे धर्मान्तरोपगमसंदर्शनमात्रतत्परःवेनास्य वस्तु-निश्चायकत्वाभावात . प्रसङ्गविपर्ययरूपस्यैव मौलहेतोस्तन्निश्चायक-त्वात । प्रसङ्गः खल्वत्र व्यापकविरुद्धोपलब्धिरूपः । अनेकव्यक्ति-वर्त्तित्वस्य हि व्यापकमनेकत्वम् ; एकान्तैकरूपस्यानेकव्याक्तिवर्त्तित्ववि-रोधात । एकान्तैकरूपस्य सामान्यस्य प्रतिनियतपदार्थाधेयत्व-स्वभावादपरस्य स्वभावस्याभावेनान्यपदार्थाधेयत्वासंभवात तद्घावस्य तदभावस्य चान्योऽन्यपरिहारस्थितलक्षणत्वेन विरोधादिति सिद्ध-मनेकत्र वृत्तेरनेकत्वं व्यापकम्; तद्विरुद्धं च सर्वथैक्यं सामान्ये संमतं तबेति नानेकवृत्तित्वं स्याद्विरोध्यैक्यसद्भावेन व्यापकस्या-नेकत्वस्य निवृत्त्या व्याप्यस्यानेकवृत्तित्वस्याऽवद्यं निवृत्तेः। न च तम्बिवृत्तिरभ्यपगतेति छन्धावसरः प्रसङ्गविपर्ययाख्यो विरुद्धव्याप्तो-पळव्यिक्तपोऽत्र मौलो हेतुः, यथा-यदनेकवृत्ति तदनेकम्। यथा-अनेक-भाजनगतं तालफलं, अनेकवृत्ति च सामान्यमिति एकत्वस्य विरुद्धम-नेकत्वम्। तेन व्याप्तमनेकवृत्तित्वम् ; तस्योपछव्धिरिह मौछत्वं चास्यै-तद्पेक्षयैव प्रसङ्गस्योपन्यासात्। न चायमुभयोरिप न सिद्धः: सामान्ये जैनयौगाभ्यां तद्भ्यपगमात्। ततोऽयमेव मौलो हेतुरयमेव च वस्त-निश्चायकः । नतु यद्ययमेव बस्तुनिश्चायकः कक्षीक्रियते, तर्हि किं प्रस- क्वोपन्यासेन १ प्रागेवायमेबोपन्यस्यताम् । तिश्चयाङ्गमेव हि श्रुवाणो वादी वादिनामवधेयवचनो भवतीति चेत् । मैवम् । मौळहेतुपरिकरत्वादस्य । अवदयमेव हि प्रसङ्गं कुर्वतोऽर्थः कश्चिणिश्चायितुमिष्टो, निश्चयश्च सिद्धहेतुनिमित्त इति यस्तत्र सिद्धो हेतुरिष्टस्तस्य व्याप्यव्यापक-भावसाधने प्रकारान्तरमेवैतत् । यत्सर्वथैकं तन्नानेकत्र वर्त्तत इति व्याप्तिदर्शनमात्रमपि हि बाधकं विरुद्धधर्माध्यासमाक्षिपतीत्यन्योऽयं साधनप्रकारः । एवं च नान्यतरासिद्धस्य कस्यापि गमकत्वमिति॥५१॥

अधुना विरुद्धलक्षणमाचक्षते-

# साध्यविपर्ययेणैव यस्यान्यथानुपपत्तिरध्यवसीयते स विरुद्धः ॥ ५२ ॥

यदा केनचित् साध्यविपर्ययेणाविनाभूतो हेतुः साध्याविना-भावभ्रान्या प्रयुक्यते तदाऽसौ विरुद्धो हेत्वाभासः ॥ ५२ ॥ अत्रोदाहरणम्–

# यथा निस एव पुरुषोऽनिस एव वा, प्रसमिज्ञाना-दिमत्त्वात् ॥ ५३ ॥

आदिशब्दात् स्मरणप्रमाणतदाभासादिग्रहः । अयं च हेतुः प्राचि साध्ये साङ्ख्यादिभिराख्यातः। स्थिरैकस्वरूपपुरुषसाध्यविपरीतपारिणामिपुरुषेणैव व्याप्तत्वाद्विरुद्धः । तथाहि—यद्येष पुरुषः स्थिरैकस्वरूप एव,
तदा सुषुप्ताद्यवस्थायाभिव बाह्यार्थप्रहणादिरूपेण प्रवृत्त्यभावात्
प्रस्यभिज्ञानादयः कदाचिन्न स्युः; तद्भावे वा स्थिरैकरूपत्वहानिः। अवस्थाभेदादयं व्यवहारः । इद्याप्यपुक्तम् । तासामवस्थातुव्यतिरेकाव्यतिरेकविकरपानुपपत्तः । व्यतिरेके तास्तस्येति संबन्धाभावः; अव्यतिरेके पुनरवस्थातैवित तद्वस्थस्तदभावः । कथं च तदेकान्तैक्ये अवस्थाभेदोऽपि भवेत्?। तथैकान्तानिद्यत्वेऽपि साध्ये सौगतेन कियमाणेऽयं
हेतुर्विरुद्धः; परिणामिपुरुषेणैव व्याप्तत्वात् । तथाहि-अद्यन्तोच्छेद्ध-



र्मिणि पुरुषे पुरुषान्तरचित्तवदेकसन्तानेऽपि स्मृतिप्रत्यभिज्ञाने न स्या-ताम् ; नियानिये पुंसि पुनः सर्वमेतद्वदातमुपपद्यते । विरोधादेः सा-मान्यविशेषवित्रज्ञानवचासंभवात् । तथा तुरङ्गोऽयं शृङ्गसङ्गित्वादि-त्याद्यप्यत्रोदाहर्त्तव्यम् । ये च सति सपक्षे पश्चविपश्चव्यापक इत्यादयो विरुद्धभेदास्तेऽस्यैव प्रपश्चभूताः । तथाहि-सति सपक्षे चत्वारो वि-रुद्धाः । पक्षविपक्षव्यापको यथा-नित्यः शब्दः कार्यत्वात् । सपक्ष-श्चात्र चतुर्ष्विप व्योमादिनित्यः, स्वकारणसमवायः कार्यत्वं; उभयान्तो-पलक्षिता सत्ताऽनित्यत्वमित्येके; तद्भिप्रायेण प्रागभावस्यापि नित्य-त्वाद्यक्तमेव विरुद्धोदाहरणम् । अन्यथा न विपक्षव्यापि कार्यत्वं स्यात् । यदा त्वादिमत्त्वमेव कार्यत्वं तदा प्रध्वंसस्य नित्यत्वेऽपि कार्यत्व-मस्तीत्यनैकान्तिकं स्यात् न विरुद्धमिति । अयं च पक्षे शब्दे विपक्षे घटादौ व्याप्य वर्त्तते । १ । विपक्षैकदेशवृत्तिः पक्षव्यापको यथा-नित्यः शब्दः सामान्यवत्त्वे सत्यस्मदादिवाह्येन्द्रियप्राह्यत्वात् । अई-त्यर्थे कृत्याभिधानात् प्रहणयोग्यतामात्रं प्राह्यत्वमुक्तम् , तेनास्य पक्ष-व्यापकत्वं, विपक्षे तु घटादावस्ति न सुखादौ । २ । पक्षविपक्षैकदेश-वृत्तिर्यथा-नित्यः शब्दः प्रयत्नानन्तरीयकत्वात् । अयं हि पुरुषादि-शब्दे पक्षेऽस्ति न वाय्वादिशब्दे, घटादौ च विपक्षे,न विद्युदादौ। ३। पक्षेकदेशवृत्तिर्विपक्षव्यापको यथा-नित्या पृथिवी कृतकत्वात् । कृत-कत्वं द्याणुकादावस्ति पृथिव्यां न परमाणी, विपक्षे तु घटादौ सर्वत्रा-स्ति । ४ । असति सपक्षे चत्वारो विरुद्धाः । पक्षविपक्षव्यापको यथा-आकाशविशेषगुणः शब्दः प्रमेयत्वात् । एषु चतुर्ध्वप्याकाशे विशेषग्-णान्तरस्याभावात् सपक्षाभावः । अयं च पक्षे शब्दे विपक्षे च रूपादौ व्याप्य वर्त्तते । ५ । पक्षविपक्षैकदेशवृत्तिर्यथा-तत्रैव पक्षे प्रयक्षा-नन्तरीयकत्वात् । अयं पक्षे पुरुषादिशब्दे एव, विपक्षे च रूपा-दावेवास्ति, न वाय्वादिशब्दे विद्युदादौ च । ६ । पक्षव्यापको विपक्ष-केदशनृत्तिर्यथा-तत्रैव पक्षे बाह्येन्द्रियमाह्यत्वात्। अयं शब्दं पक्षं व्याप्रोति, विपक्षे तु रूपादावस्ति न सुखादौ । ७ । विपक्षव्यापकः

पक्षेकदेशवृत्तिर्यथा-तत्रैव पक्षे अपदात्मकत्वात् । अयं पक्षेकदेशे वर्णात्मकेऽस्ति नान्यत्र, विपक्षे तु रूपादौ सर्वत्रास्ति । ८। नतु चत्वार एव विरुद्धमेदा ये पक्षच्यापका नान्ये, ये पक्षेकदेशवृत्त्त्यस्तेषामसिद्ध-छक्षणोपपन्नत्वात् । तदसत् । उभयछक्षणोपपन्नत्वनोभयव्यवहार-विषयत्वात्, नुछायां प्रमाणप्रमेयव्यवहारवत् । धर्मिस्वरूपविपरीतसाध्यमधिविशेषविपरीतसाधनौ तु सौगतसंमतौ हेत्वाभासावेव न भव-तः; साध्यस्वरूपविपर्ययसाधकस्यैव विरुद्धत्वेनाभिधानाद् । अन्यथा समस्तानुमानोच्छेदापत्तिः । तथाहि-अनित्यः शब्दः कृतकत्वादिति हेतुरितत्यतां साध्यन्निप यो यः कृतकः स शब्दो न भवित, यथा-घटः । यो यः कृतकः स श्रवणो न भवित । यथा-स एवेति धर्मिणः स्वरूपं विशेषं च साध्यत्येवेत्यहेतुः स्यात्, नचैवं युक्तमिति ॥५३॥ अनैकान्तिकस्वरूपं प्ररूपयन्ति-

यस्यान्यथानुपपत्तिः संदिह्यते सोऽनैकान्तिकः ॥५४॥ साध्यसद्भावे कचिद्रेतोर्विभावनात् कचित्तु तदभावेऽपि विभावनात्व्यानुपपत्तिः सन्दिग्धा भवति ॥ ५४॥ एतद्रेदसङ्ख्यामाख्यान्ति-

स द्रेधा-निर्णीतविपक्षवृत्तिकः सन्दिग्धविपक्षवृत्तिकश्च॥

निर्णीता विपक्षे वृत्तिर्यस्य स तथा; सिन्दिग्धा विपक्षे वृत्तिर्यस्य स तथोक्तः। अयं सिन्दिग्धविपक्षव्यावृत्तिकः, सिन्दिग्धान्यथातुपप-त्तिकः, सिन्दिग्धव्यतिरेक इति नामान्तराणि प्राप्नोति ॥ ५५ ॥ तत्राद्यभेदसुद्दाहरन्ति-

निर्णीतविपक्षवृत्तिको यथा-नित्यः राब्दः प्रमेयलात्॥५६॥

प्रमेयत्वं हि सपक्षीभूते नित्ये व्योमादौ यथा प्रतीयत तथा विष-क्षभूतेऽप्यनित्ये घटादौ प्रतीयत एवः ततस्त्रोभयत्रापि प्रतीयमानत्वा-विश्लेषात् किमिदं नित्यत्वेनाविनाभूतम्, उताहो! अनित्यत्वेन? इत्येव- मन्यथानुपपत्तेः संदिह्यमानत्वादनैकान्तिकतां स्वीकुरुते । एवं बिह्नमान्यं पर्वतनितम्बः पाण्डुद्रव्योपेतत्वादित्याद्यप्युदाहार्यम् ॥ ५६ ॥ अथ द्वितीयभेदसुदाहरन्ति-

सन्दिग्धविपक्षवृत्तिको यथा-विवादपदापन्नः पुरुषः सर्वज्ञो न भवति वक्तृत्वात् ॥ ५७ ॥

वक्तृत्वं हि विपक्षे सर्वेज्ञे सन्दिग्धवृत्तिकम् ; सर्वेज्ञः किं वक्ता आ-होस्विन्न वक्ता ? इति संदेहात्। एवं स इयामो मैत्रपुत्रत्वादित्याद्यप्युदा-हरणीयम । सोपाधिरयमिति नैयायिकाः । उपाधिः खल्वत्र शाकाद्याहा-रपरिणामः, साधनाव्यापकत्वे सति साध्येन समव्याप्तिकत्वात । साधन-व्यापकः खळुपाधिर्न भवति । अन्यथा बह्विसंबन्धोऽपि धूमस्य सोपाधिः स्यात् ,आर्द्रेन्धनसंबन्धस्य तथाभूतस्य संभवात्। नतु शाकाद्याहारपरि-णामोऽपि मैत्रपुत्रत्वाख्यसाधनस्य व्यापक एवः तमन्तरेणाऽस्य हेतोः कचिददर्शनात्। परिदृश्यमानकतिपयतत्पुत्रेषु तद्भाव एव तद्भावादिति चेत्। नैवम्। कचित्तद्भावभावित्वावलोकनेऽपि सर्वत्र मैत्रपूत्रता शाका-द्याहारपरिणामसमन्वितवेति निर्णेतुमशक्तेः।तत्संबन्धस्यापिसोपाधि-कत्वात् । इयामत्वरूपस्योपाधेर्विद्यमानत्वात् । मैत्रपुत्रोऽपि हि स एव शाकाद्याहारपरिणतिमान्यः श्याम इतिः साधनाव्यापकोऽपि यः सा-ध्यस्याप्यव्यापको नासावुपाधिः।यथा–धूमानुमाने खादिरत्वम्। तद्धि यथा-धूमस्य, एवं वह्नेरप्यव्यापकमेवेति नोपाधिः । अप्रयोजकोऽयं हे-त्वाभास इत्यपरे । परप्रयुक्तव्याप्त्युपजीवी हि हेतुरप्रयोजकः; पर्श्चो-पाधिः स चात्रास्तीति । न चैवमपि नामभेदे कश्चिद्दोषः, सन्दिग्ध-विपश्चवृत्तिकत्वानतिकमात् । ये तु पश्चसपश्चविपश्चव्यापकादयोऽ-नैकान्तिकभेदास्तेऽस्यैव प्रपञ्चभूताः । तथाहि- पक्षसपक्षविपक्ष-व्यापको यथा-अनित्यः शब्दः प्रमेयत्वात् । अयं पक्षे शब्दे सपक्षे घटादौ विपक्षे व्योमादौ चास्ति। १। पक्षव्यापकः सपक्षविपक्षे-कदेशवृत्तिर्यथा-अनित्यः शब्दः प्रत्यक्षत्वात् । अस्मदादीन्द्रियप्रह्-

णयोग्यतामात्रं प्रत्यक्षत्वमत्राभिष्रेतं, ततो नास्य रूपक्षत्रयञ्यापकत्वं पक्षैकदेशवृत्तित्वं वा प्रसज्यते । पक्षे हि शब्देऽयं सर्वत्रास्ति, न सपक्षविपक्षयोः, घटादौ सामान्यादौ च भावाद्, द्यणुकादौ ञ्योमादौ चामावात् । २ । पश्चसपश्चन्यापको विपश्चैकदेशवृत्तिर्यथा-गौरयं, विषा-णित्वात् । अयं हि पक्षं गां सपक्षं च गवान्तरं व्याप्रोति, विपक्षे तु महिष्यादावस्ति, न तु तुरङ्गादौ । ३। पश्चविपश्चन्यापकः सपश्चैकदेशवृत्ति-र्यथा- नायं गौर्विषाणित्वात्। अयं पक्षं गवयं विपक्षं च गां व्याप्रोति. सपक्षे तु महिष्यादावस्ति, न तु तुरङ्गादौ । ४ । पक्षसपक्षावपक्षेकदेश-वृत्तिर्यथा-नित्या पृथिवी, प्रत्यक्षत्वात् । अयं पक्षे घटादावस्ति, न पर-ट माण्वादौ, सपक्षे सामान्यादावस्ति, नाकाञ्चादौ, विपक्षे बुद्बुदादावस्ति, नाष्यद्यणुकादौ, अयोग्यक्षविषयत्वमेवात्र प्रत्यक्षत्वं द्रष्टव्यम् ।५। पश्चसपक्षैकदेशवृत्तिर्विपश्चव्यापको यथा-द्रव्याणि दिकालमनांसि, असू-र्त्तत्वात्। अयं पक्षे दिकालयोर्वर्त्तते, न मनसि, सपक्षे व्योमन्यस्ति, न घटादौ, विपक्षं तु गुणादिकं व्याप्नोति । ६ । पश्चविपक्षैकदेशवृत्तिः सपक्षव्यापको यथा-न द्रव्याणि दिकालमनांसि, अमूर्त्तत्वात् । प्राक्त-नवैपरीत्येन सुगममेतत्। ७। सपक्षविपक्षच्यापकः पक्षेकदेशवृत्ति-र्यथा-न द्रव्याणि आकाशकालिदिगात्ममनांसि, श्लणिकविशेषगुणरिह-तत्वात् । अयं पक्षे काल्रदिग्मनःसु वर्त्तते, नाकाशात्मसु, सपक्षं गुणा-दिकं विपक्षं च पृथिव्यप्तेजोवायुरूपं व्याप्नोति । ८ । यश्च नित्यः शब्दः श्रावणत्वादित्यादि सपक्षविपक्षव्यावृत्तत्वेन संशयजनक-त्वादसाधारणानैकान्तिक: सौगतैः समाख्यायते; नैष सूक्ष्मताम**ःव**ति; अावणत्वाद्धि शब्दस्य । सर्वथैव नित्यत्वं यदि साध्यते तदाऽयं विरुद्ध एव हेतुः, कथञ्चिद्निस्रत्वसाधनात्। प्राच्याश्रावणत्वस्वभावस्यागेनो-्र चरश्रावणत्वस्वभावोत्पत्तेः कथब्चिदनिस्रत्वमन्तरेण झब्देऽनुपपत्तेः । अथ कथव्चिन्निसत्वमसाच्छव्दे साध्यते तदाऽसौ सम्यग्धेतुरेव, कथ-डिचन्नित्यत्वेन सार्द्धमन्यथाऽनुपपत्तिसद्वावादिति नायमनैकान्तिकः। . यं च विरुद्धाव्यभिचारिनामानमनैकान्तिकविशेषमेते व्यतानिषुः, यथा-



अनित्यः शब्दः, कृतकत्वात् घटवत् । नित्यः शब्दः, श्रावणत्वात् , शब्द-त्ववदितिः सोऽपि नित्यानित्यस्वरूपानेकान्तसिद्धौ सम्यग्घेतुरेवः तद-परपरिणामित्वादिहेत्वत्। सर्वथैकान्तसिद्धये पुनरूपन्यस्तोऽसौ भवत्येव हैत्वाभासः: स तु विरुद्धो वा संदिग्धविपक्षवृत्तिरनैकान्तिको वेति न कश्चिद्विरुद्धाव्यभिचारी नाम। एवं च असिद्धविरुद्धानैकान्तिकास्त्रय पव हेत्वाभासा इति स्थितम्। नन्वन्योऽप्यकिञ्चित्कराख्यो हेत्वाभासः परैककः, यथा-प्रतीते प्रसक्षादिनिराकृते च साध्ये हेतुरिकव्चित्करः। प्रतीते, यथा-शब्दः श्रावणः, शब्दत्वात् । प्रत्यक्षादिनिराकृते, यथा-अनुष्णः कृष्णवर्त्मा, द्रव्यत्वादुः यतिना वनिता सेवनीया, पुरुषत्वादि-त्यादि:: स कथं नात्राभिहित इति चेत्। उच्यते। नन्वेष हेर्तानिश्चिताऽ-न्यथानुपपत्त्या सहितः स्थाद्रहितो वा । प्रथमपक्षे, हेतोः सम्यक्त्वेऽपि प्रतीतसाध्यधर्मविशेषणप्रत्यक्षनिराकृतसाध्यधर्मविशेषणाऽऽगमनिराकृ-तसाध्यधर्मविशेषणादिपक्षाभासानां निवारियतुमशक्यत्वात् तैरेव दृष्ट-मनुमानम् । न च यत्र पक्षदोषस्तत्रावद्यं हेतुदोषोऽपि वाच्यः, दृष्टा-न्तादिदोषस्याप्यवद्यं वाच्यत्वप्रसक्तेः । द्वितीयपक्षे त यथोक्तहेत्वा-भासानामन्यतमेनैवानुमानस्य दुष्टत्वम् । तथा हि-अन्यथानुपपत्तर-भावोऽनध्यवसायाद्विपर्ययात् संशयाद्वा स्थात्, प्रकारान्तरासंभवात्; तत्र च क्रमेण यथोक्तहेत्वाभासावतार इति नोक्तहेत्वाभासेभ्योऽभ्य-धिकः कश्चिदकिञ्चत्करो नाम । एवमेव न कालात्ययापदिष्टोऽपि । तथाहि-अस्य स्वरूपं कालात्ययापदिष्टः कालातीत इतिः हेतोः प्रयो-गकालः प्रसक्षागमानुपहतपक्षपरिप्रहसमयस्तमतीत्य प्रयुज्यमानः प्रत्य-क्षागमबाधिते विषये वर्त्तमानः कालात्ययापदिष्टो भवतीति । अयं चाकिञ्चित्करदूषणेनैव दूषितोऽवसेयः । प्रकरणसमोऽप्यप्रकटनीय एव । अस्य हि लक्षणं; यस्मात् प्रकरणचिन्ता स निर्णयार्थमपदिष्टः प्रकरणसम इति: यस्मात्प्रकरणस्य पक्षप्रतिपक्षयोश्चिन्ता विमर्शात्मिका प्रवर्त्तते, कस्माचासौ प्रवर्त्तते ?, विशेषानुपलम्भातः स एव विशे-षानुपलम्भो यदा निर्णयार्थमपदिश्यते तदा प्रकरणमनतिवर्त्तमाः

नत्वात् प्रकरणसमो भवतिः प्रकरणे पक्षे प्रतिपक्षे च समस्तुल्य इति । यथा-अनित्यः शन्दो नित्यधर्मानुपठन्धेरित्येकेनोक्ते, द्वितीयः प्राह्- यद्यनेन प्रकारेणानित्यत्वं साध्यते तर्हि नित्यतासिद्धिरप्यस्तु, अन्यतरानुपठन्धेस्तत्रापि सङ्कावात् । तथाहि- नित्यः शन्दोऽनि-त्यधर्मानुपठन्धेरिति । अयं वानुपपन्नः, यतो यदि नित्यधर्मानुपठिधर्मि-श्चिता, तदा कथमतो नानित्यत्वसिद्धिः?; अथानिश्चिता, तर्हि संदिग्धा-सिद्धतैव दोषः । अथ योग्यायोग्यविशेषणमपास्य नित्यधर्माणामनुप-छन्धिमात्रं निश्चितमेव, तत्तर्हि न्यभिचार्येव । प्रतिवादिनश्चासौ नित्य-धर्मानुपछन्धिः स्वरूपासिद्धैव नित्यधर्मोपठन्धेस्तत्रास्य सिद्धेः। एवम-नित्यधर्मानुपठन्धिरपि परीक्षणीया; इति सिद्धं त्रय एव हेत्वाभासाः॥५॥।

अथ दृष्टान्ताभासान् भासयन्ति-

साधर्म्येण दृष्टान्ताभासी नवप्रकारः॥ ५८॥

दृष्टान्तो हि प्राग् द्विप्रकारः प्रोक्तः, साधर्म्येण वैधर्म्येण च । ततस्तदाभासोऽपि तथैव वाच्य इति साधर्म्यदृष्टान्ताभासस्तावत्प्रका-रतो दिश्तः ॥ ५८ ॥

प्रकारानेव कीर्त्तयन्ति-

साध्यधमीविकलः, साधनधमीविकलः, उभयधमीविकलः, सन्दिग्धसाध्यधमी, सन्दिग्धसाधनधमी, सन्दिग्धो-भयधमी, अनन्वयोऽप्रदर्शितान्वयो विपरीतान्व-यश्चेति ॥ ५९ ॥

इतिशब्दः प्रकारपरिसमाप्तौः; एतावन्त एव साधर्म्यदृष्टान्ताभास-प्रकारा इत्यर्थः ॥ ५९ ॥

क्रमेणामून् उदाहरन्ति-

तत्रापौरुषेयः शब्दोऽमूर्त्तत्वाद् दुःखवदिति साध्यधर्म-विकलः ॥ १ ॥ ६० ॥ पुरुषव्यापाराभावे , दुःखानुत्पादेन दुःखस्य पौरुषेयत्वात् । तत्रापौरुषेयत्वसाध्यस्यावृत्तेरयं साध्यधर्मविकल इति ॥१॥६०॥ तस्यामेव प्रतिज्ञायां तस्मिन्नेव हेतौ परमाणुवदिति

साघनघर्मविकलः ॥ २ ॥ ६१ ॥

परमाणौ हि साध्यधर्मोऽपौरुषेयत्वमस्ति, साधनधर्मस्त्वमूर्त्तत्वं ना-स्ति, मूर्त्तत्वात् परमाणोः ॥ २ ॥ ६१ ॥

कलशवदित्यभयधर्मविकलः ॥ ३ ॥ ६२ ॥ तस्यामेव प्रतिज्ञायां तिसम्भेव च हेतौ कल्लशदृष्टान्तस्य पौरुषेय-त्वान्मूर्त्तत्वाच साध्यसाधनोभयधर्मविकलता ॥ ३ ॥ ६२ ॥ रागादिमानयं वक्तृत्वादेवदृत्तवदिति सन्दिग्धसाध्य-

धर्मा॥ ४॥ ६३॥

देवदत्ते हि रागादयः सदसत्त्वाभ्यां संदिग्धाः;परचेतोविकाराणां परोक्षत्वाद्रागाद्यव्यभिचारिङ्किद्वादर्शनाच ॥ ४ ॥ ६३ ॥ मरणधर्माऽयं रागादिमत्त्वात् मैत्रवादिति संदिग्धसाधन-

धर्मा ॥ ५ ॥ ६८ ॥

मैत्रे हि साधनधर्मो रागादिमत्त्वाख्यः संदिग्धः ॥ ५ ॥ ६४ ॥ नायं सर्वेदशीं रागादिमत्त्वात् मुनिविशेषवदिति सन्दि-ग्धोभयधर्मा ॥ ६ ॥ ६५ ॥

मुनिविशेषे सर्वदर्शित्वरागादिमत्त्वाख्यौ साध्यसाधनधर्मौं संदि-होते; तदृज्यभिचारिछिङ्गादर्शनात् ॥ ६ ॥ ६५ ॥ रागादिमान् विवक्षितः पुरुषो वक्तृत्वादिष्टपुरुषवदित्य-

नन्वयः॥ ७॥ ६६॥

यद्यपिष्टपुरुषे रागादिमत्त्वं च वक्तृत्वं च साध्यसाधनधर्मौ दृष्टौ, तथापि यो यो वक्ता स स रागादिमानिति व्याप्यसिद्धेरनन्वयत्वम्।।।।।६६

### अनित्यः शब्दः कृतकत्वात् घटवदित्यप्रदर्शि-तान्वयः ॥ ८ ॥ ६७ ॥

अत्र यद्यपि वास्तवोऽन्वयोऽस्ति तथापिवादिना वचनेन न प्रका-शित इत्यप्रदर्शितान्वयत्वम् । यद्यप्यत्र वस्तुनिष्ठो न कश्चिद्दोषस्तथापि परार्थोज्ञमाने वचनगुणदोषाजुसारेण वक्त्रगुणदोषौ परीक्षणीयाविति भवत्यस्य वाचनिकं दुष्टत्वम् । एवं विपरीतान्वयाप्रदर्शितव्यितरेकवि-परीतव्यतिरेकेष्वपि द्रष्टव्यम् ॥ ८ ॥ ६७ ॥

अनित्यः शन्दः कृतकलात्, यदनित्यं तत् कृतकं घट-वदिति विपरीतान्वयः ॥ ९ ॥ ६८ ॥

प्रसिद्धानुवादेन ह्यप्रसिद्धं विधेयम्; प्रसिद्धं चात्र कृतकत्वं हेतुत्वे-नोपादानाद्, अप्रसिद्धं त्वनित्यत्वं साध्यत्वेन निर्देशाद्; इति प्रसिद्धस्य कृतकत्वस्यैवानुवाद्सर्वनाम्ना यच्छन्देन निर्देशो युक्तः, न पुनरप्रसिद्ध-स्यानित्यत्वस्य; आनित्यत्वस्यैव च विधिसर्वनाम्ना यच्छन्देन परामर्श-ष्ठपपन्नो न तु कृतकत्वस्य ॥ ९॥ ६८॥

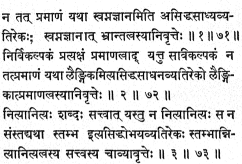
अथ वैधर्म्यदृष्टान्ताभासमाहु:-

वैधर्म्येणापि दृष्टान्ताभासो नवधा ॥ ६९ ॥ तानेव प्रकारानुदिशन्ति-

असिद्धसाध्यव्यतिरेकोऽसिद्धसाधनव्यतिरेकोऽसिद्धोभ-यव्यतिरेकः, सन्दिग्धसाध्यव्यतिरेकः, सन्दिग्धसाधन-व्यतिरेकः, सन्दिग्धोभयव्यतिरेकोऽव्यतिरेकोऽप्रदर्शि-तव्यतिरेको विपरीतव्यतिरेकश्च॥ ७०॥

अथैतान् क्रमेणोदाहरन्ति-

तेषु भ्रान्तमनुमानं प्रमाणलात् यत्पुनभ्रीन्तं न भवति



व्यक्तमेतत्सूत्रत्रयमपि ॥ ३ ॥ ७३ ॥

असर्वज्ञोऽनाप्तो वा कपिछोऽक्षणिकैकान्तवादिलाद् यः सर्वज्ञ आप्तो वा स क्षणिकैकान्तवादी यथा सुगत इति सन्दिग्धसाध्यव्यतिरेकः सुगतेऽसर्वज्ञतानाप्तलयोः सा-ध्यधर्मयोर्व्यावृत्तेः सन्देहात्॥ ४॥ ७४॥

अयं च परमार्थतोऽसिद्धसाध्यव्यतिरेक एव क्षणिकैकान्तस्य प्रमाणवाधितत्वेन तद्भिधातुरसर्वज्ञतानाप्तत्वप्राप्तेः केवछं तत्प्रतिक्षे-पकप्रमाणमाहात्म्यपरामर्शनज्ञून्यानां प्रमातृणां सन्दिग्धसाध्यव्यतिरे-कत्वेनाभास इति तथैव कथितः ॥ ४॥ ४॥ ॥

अनादेयवचनः कश्चिद्विवक्षितः पुरुषो रागादिमत्त्वाद् यः पुनरादेयवचनः स वीतरागस्तद्यथा शौद्धोदनिरिति सन्दिग्धसाधनव्यतिरेकः शौद्धोदनौ रागादिमत्त्वस्य निवृत्तेः संशयात् ॥ ५ ॥ ७५ ॥

यद्यपि तद्दर्शनानुरागिणां शौद्धोदनेरादेयवचनत्वं प्रसिद्धं तथापि रागादिमस्वाभावस्तन्निश्चायकप्रमाणवैकल्यतः सन्दिग्ध एव ॥५॥७५॥ न वीतरागः कपिलः करुणाऽऽस्पदेष्यपि परमकृपयाऽन-पितिनजिपिशितशकललात् यस्तु वीतरागः स करुणा-स्पदेषु परमकृपया समर्पितनिजिपिशितशकलस्तद्यथा-तपनबन्धुरिति सन्दिग्धोभयव्यतिरेक इति तपनबन्धौ वीतरागलाभावस्य करुणाऽऽस्पदेष्यपि परमकृपया-ऽनिपतिनिजिपिशितशकललस्य च व्यावृत्तेः सन्दे-हात्॥ ६॥ ७६॥

तपनवन्धुर्वुद्धो वैधर्म्यदृष्टान्ततया यः समुपन्यस्तः स न ज्ञायते किं रागादिमानुत वीतरागः, तथा करुणाऽऽस्पदेषु परमकृपया निजपिशित-शकलानि समर्पितवान्नवा, तनिश्चायकप्रमाणापरिस्कृरणात् ॥६॥७६॥ न वीतरागः कश्चिद्विवक्षितः पुरुषो वक्तृत्वात् यः पुनर्वी-तरागो न स वक्ता यथोपलखण्ड इत्यव्यतिरेकः॥७॥७०॥

यद्यपि किलोपलखण्डादुभयं व्यादृत्तं तथापि व्याप्या व्यतिरे-कासिद्धेरव्यतिरेकत्वम् ॥ ७ ॥ ७७ ॥

अनित्यः शब्दः कृतकलादाकाशवदित्यप्रदर्शित-व्यतिरेकः ॥ ८ ॥ ७८ ॥

अत्र यद्नित्यं न भवति तत्कृतकमि न भवतीति विद्यमानो-ऽपि व्यतिरेको वादिना स्ववचनेन नोद्धावित इत्यप्रदर्शितव्यतिरेक-त्वम् ॥ ८॥ ७८॥

अनित्यः शब्दः कृतकलाद् यदकृतकं तन्नित्यं यथाऽऽ-काशमिति विपरीतव्यतिरेकः ॥ ९ ॥ ७९ ॥

वैधर्म्यप्रयोगे हि साध्याभावः साधनाभावाकान्तो दर्शनीयो न चैवमत्रेति विपरीतन्यतिरेकत्वम् ॥ ९॥ ७९॥ अधोपनयनिगमनाभासौ प्रभावन्ते-उक्तलक्षणोल्रङ्कानेनोपनयनिगमनयोर्वचने तदाभासो॥८०॥ 'हेतोः साध्यधर्मण्युपसंहरणग्रुपनयः' इत्युपनयस्य लक्षणम्; 'साध्यधर्मस्य पुनार्नगमनम्'इति निगमनस्येति ॥ ८०॥ उपनयाभासग्रुदाहरन्ति-

यथा परिणामी राब्दः कृतकलाद् यः कृतकः स पारेणामी यथा कुम्भ इत्यत्र पारेणामी च राब्द इति कृतकश्च कुम्भ इति च ॥ ८१ ॥

इह साध्यधर्मे साध्यधाँमाण साधनधर्मे वा दृष्टान्तधाँमीण उप-संहरत उपनयाभासः ॥ ८१ ॥

निगमनाभासमुदाहरन्ति-

तिसम्नेव प्रयोगे तस्मात् कृतकः शब्द इति तस्मा-त्परिणामी कुम्भ इति च ॥ ८२ ॥

अत्रापि साधनधर्मे साध्यधार्मिणि साध्यधर्मे वा दृष्टान्तधार्मिणि इपसंहरतो निगमनाभासः । एवं पक्षशुद्धयाद्यवयवपञ्चकस्य भ्रान्त्या वैपरीत्यप्रयोगे तदाभासपञ्चकमपि तर्कणीयम् ॥ ८२ ॥

इत्थमनुमानाभासमभिघायागमाभासमाहु:-

अनाप्तवचनप्रभवं ज्ञानमागमाभासम् ॥ ८३ ॥ अभिषेयं वस्तु यथाविष्यतं यो जानीते यथाज्ञानं चाभिषत्ते स आप्त उक्तस्तिद्विपरीतोऽनाप्तस्तद्वचनसमुत्थं ज्ञानमागमाभासं ज्ञेयम् ॥ अत्रोवाहरन्ति-

यथा मेकलकन्यकायाः कूले तालहिन्तालयोर्मूले सुलमाः पिण्डखर्जुराः सन्ति त्वरितं गच्छत २ शावकाः! ॥८४॥ रागाकान्तो द्यनाप्तः पुरुषः क्रीडापरवशः सन्नात्मनो विनोदार्थ किञ्चन वस्त्वन्तरमलभमानः शावकैरपि समं क्रीडाऽभिलाषेणेदं वा-क्यमुचारयति ॥ ८४॥

एवयुक्तः प्रमाणस्य स्वरूपाभासः; संप्रति संख्याऽऽभासमाख्यान्ति-प्रत्यक्षमेवैकं प्रमाणमित्यादिसंख्यानं तस्य संख्याऽऽभासम् ॥८५॥

प्रत्यक्षपरोक्षभेदाद्धि प्रमाणस्य द्वैविध्यमुक्तम्; तद्वैपरीत्येन प्रत्यक्ष-मेव, प्रत्यक्षानुमाने एव, प्रत्यक्षानुमानागमा एव प्रमाणमित्यादिकं चार्वा-कवैशेषिकसौगतसांख्यादितीर्थान्तरीयाणां संख्यानं, तस्य प्रमाणस्य संख्याऽऽभासम्। प्रमाणसंख्याभ्युपगमश्च परेषामितोऽवसेय:-

चार्वाकोऽध्यक्षमेकं सुगतकणभुजौ सातुमानं सशाब्दं तद् द्वैतं पारमर्थः सिंहतसुपमया तत् त्रयं चाक्षपादः । अर्थापत्त्या प्रभाकृद्वद्वति च निष्विलं मन्यते भट्ट एतत् साभावं, द्वे प्रमाणे जिनपतिसमये स्पष्टतोऽस्पष्टतश्च ॥१॥८५॥ अथ विषयाभासं प्रकाशयन्ति—

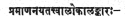
सामान्यमेव, विशेष एव, तद्द्यं वा खतन्त्रमित्यादि-स्तस्य विषयामासः॥ ८६॥

सामान्यमात्रं सत्ताद्वैतवादिनो, विशेषमात्रं सौगतस्य, तदुभयं च स्वतन्त्रं नैयायिकादेरियादिरेकान्तसस्य प्रमाणस्य विषयाभासः । आदि-शब्दान्नित्यमेवानित्यमेव तद्द्वयं वा परस्परनिरपेक्षमित्याद्येकान्तपरि-श्रहः ।। ८६ ।।

अथ फलाभासमाहु:-

अभिन्नमेव भिन्नमेव वा प्रमाणात्फलं तस्य तदाभा-सम्॥ ८७॥

अभिन्नमेव प्रमाणात्फलं बौद्धानां, भिन्नमेव नैयायिकादीनां तस्य



१२२

प्रमाणस्य तदाभासं फलाभासः, यथा फलस्य भेदाभेदैकान्तावकान्तावेव तथा सूत्रत एव प्रागुपपादितमिति ॥ ८७ ॥ इति प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचितायां रत्नाकरावतारिकाख्यलघुटीकायां फलप्रमाणस्वरूपाद्याभा-सानिर्णयो नाम षष्टः परिच्छेदः ।



# <sup>अर्हम्</sup> अथ सप्तमः परिच्छेदः । <del>ॐ ≪</del>

एतावता प्रमाणतत्त्वं व्यवस्थाप्येदानीं नयतत्त्वं व्यवस्थापयन्ति नीयते येन श्रुताख्यप्रमाणविषयीकृतस्यार्थस्यांशस्तिद्-तरांशौदासीन्यतः स प्रतिपत्तुरिमप्रायविशेषो नयः॥१॥

अत्रैकवचनमतन्त्रं तेनांशावंशा वा, येन परामर्शविशेषेण श्रुत-प्रमाणप्रतिपन्नवस्तुनो विषयीक्रियन्ते तदितरांशौदासीन्यापेक्षया स नयोऽभिधीयते । तदितरांशप्रतिक्षेपे तुतदाभासता भणिष्यते । प्रस-पादयाम च स्तुतिद्वात्रिंशति–

अहो ! चित्रं चित्रं तर, चरितमेतन्मुनिपते ! स्वकीयानामेषां विविधविषयन्याप्तिविश्वनाम् । विपक्षापेक्षाणां कथयसिं नयानां सुनयतां विपक्षक्षेप्तृणां पुनरिह विभो ! दुष्टनयताम् ॥ १ ॥

निःशेषांशजुषां प्रमाणिवषयीभृयं समासेदुषां वस्तूनां नियतांशकल्पनपराः सप्त श्रुतासिङ्गनः । औदासीन्यपरायणास्तदपरे चांशे भवेयुर्नया-श्चेदेकान्तकछङ्कपङ्ककुषास्ते स्युस्तदा दुर्नयाः ॥ १ ॥

नतु नयस्य प्रमाणाञ्चेदेन लक्षणप्रणयनमयुक्तम्। स्वार्थव्यवसाया-त्मकत्वेन तस्य प्रमाणस्वरूपत्वात् । तथाहि-नयः प्रमाणमेत्र, स्वार्थव्यव-सायकत्वादिष्टप्रमाणवत् स्वार्थव्यवसायकस्याप्यस्य प्रमाणत्वानभ्युपगमे प्रमाणस्यापि तथाविधस्य प्रमाणत्वं न स्यादिति कश्चित् । तदसत् । नयस्य स्वार्थेकदेशनिर्णीतिलक्ष्यणत्वेन स्वार्थव्यवसायकत्वासिद्धैः । नतु नयविषयतया संमतोऽर्थेकदेशोऽपि यदि वस्तु तदा तत्परिच्छेदी नयः प्रमाणमेव, वस्तुपरिच्छेदलक्षणत्वात्प्रमाणस्य । स न चेद्वस्तु तार्हि तद्विषयो नयो मिथ्याज्ञानमेव स्यात्, तस्यावस्तुविषयत्वलक्षणत्वा-दिति चेत् । तदवद्यम् । अर्थेकदेशस्य वस्तुत्वावस्तुत्वपरिहारेण वस्त्वं-शतया प्रतिज्ञानात् । तथा चावाचि-

नायं वस्तु न चावस्तु वस्त्वेज्ञः कथ्यते बुधैः । नासमुद्रः समुद्रो वा समुद्रांज्ञो यथैव हि ॥ १ ॥ तन्मात्रस्य समुद्रस्वे शेषांशस्यासमुद्रता । समुद्रबहुता वा स्यात् तत्त्वे कास्तु समुद्रवित् १॥ २ ॥

यथैव हि समुद्रांशस्य समुद्रत्वे शेषसमुद्रांशानामसमुद्रत्वप्रस-क्कान् समुद्रवहुत्वापत्तर्वाः, तेषामिष प्रत्येकं समुद्रत्वात् । तस्यासमुद्र-त्वे वा शेषसमुद्रांशानामप्यसमुद्रत्वात् किचिदिष समुद्रव्यवहारायो-गात् । समुद्रांशः समुद्रांश एवोच्यते, तथा स्वार्थेकदेशो नयस्य न वस्तु, स्वार्थेकदेशान्तराणामवस्तुत्वप्रसङ्गाद् वस्तुवहुत्वानुषक्तेवाः, नाप्य-वस्तु, शेषांशानामप्यवस्तुत्वेन किचिदिष वस्तुव्यवस्थाऽनुपपत्तेः । कि तर्हि वस्त्वंश एवासौ ताहक्प्रतीतेर्वाधकाभावात् ? ततो वस्त्वंश प्रवर्त्त-मानो नयः स्वार्थेकदेशव्यवसायळक्षणो न प्रमाणं, नापि मिथ्याज्ञान-मिति ॥ १ ॥

नयसामान्यळक्षणमुक्त्वा नयाभासस्य तहर्शयितुमाहुः-स्वाभिन्नेतादंशादितरांशापळापी पुनर्नयाभासः॥ २॥

पुनः शब्दो नयात् व्यतिरेकं द्योतयित । नयाभासो नयप्रतिबिन् म्बात्मा दुर्नय इत्यर्थः । यथा तीर्थिकानां नित्यानित्याद्येकान्तप्रदर्शकं सक्छं वाक्यमिति ॥ २ ॥

नयप्रकारसूचनायाहु:-

स व्याससमासाभ्यां द्विप्रकारः ॥ ३ ॥

स प्रकृतो नयः व्यासो विस्तरः समासः संक्षेपस्ताभ्यां द्विभेदः; व्यासनयः समासनयश्चेति ॥ ३ ॥ व्यासनयप्रकारान् प्रकाशयन्ति-

व्यासतोऽनेकविकल्पः॥ ४॥

एकांश्रागोचरस्य हि प्रतिपत्त्रभिप्रायिविशेषस्य नयस्वरूपत्वमुक्तं, ततश्चानन्तांशात्मके वस्तुन्येकैकांशपर्यवसायिनो यावन्तः प्रतिप-त्तृणामभिप्रायास्तावन्तो नयाः,ते च नियतसंख्यया संख्यातुं न शक्यन्त इति व्यासतो नयस्याऽनेकप्रकारत्वमुक्तम् ॥ ४ ॥

समासनयं भेदतो द्शयन्ति-

समासतस्तु द्विभेदो द्रव्यार्थिकः पर्यायार्थिकश्च ॥ ५ ॥

नय इत्यनुवर्तते; द्रवति द्रोध्यति अदुद्ववत् तांस्तान् पर्याया-निति द्रव्यं तदेवार्थः, सोऽस्ति यस्य विषयत्वेन स द्रव्यार्थिकः। पर्ये-त्युत्पाद्विनाशौ प्राप्नोतीति पर्यायः स एवार्थः, सोऽस्ति यस्याऽसौ पर्यायार्थिकः । एतावेव च द्रव्यास्तिकपर्यायास्तिकाविति, द्रव्यस्थित-पर्यायस्थिताविति, द्रव्यार्थपर्यायार्थाविति च शोच्येते । नतु गुण-विषयस्तृतीयो गुणार्थिकोऽपि किमिति नोक्त इति चेत् , गुणस्य पर्याय-एवान्तर्भतत्वेन पर्यायार्थिकेनैव तत्संग्रहात् । पर्यायो हि द्विविध:-क्र-ममावी सहभावी च। तत्र सहभावी गुण इत्यभिधीयते । पर्यायशब्दे-न त पर्यायसामान्यस्य स्वव्यक्तिव्यापिनोऽभिधानान्न दोषः । नत् द्रव्यपर्यायव्यतिरिक्तौ सामान्यविशेषौ विद्येते ततस्तद्रोचरमपरमपि नयद्वयं प्राप्नोतीति चेत्। नैतद्नुपद्रवम्। द्रव्यपर्यायाभ्यां व्यतिरिक्तयोः सामान्यविशेषयोरप्रसिद्धेः । तथाहि-द्विप्रकारं सामान्यमुक्तम्-ऊर्द्धता-सामान्यं तिर्यक्सामान्यं च। तत्रोर्द्धतासामान्यं द्रव्यमेव; तिर्वक्सा-मान्यं त प्रतिव्यक्तिसदृशपरिणामलक्षणं व्यञ्जनपर्याय एव । स्थुलाः कालान्तरस्थायिनः शब्दानां सङ्केतविषया व्यञ्जनपर्याया इति प्रावचनिकप्रसिद्धेः । विशेषोऽपि वैसदृश्यविवर्तेलक्षणः पर्याय एवान्तर्भवतीति नैताभ्यामधिकनयावकाशः ॥ ५ ॥

द्रव्यार्थिकभेदानाहु:-

आद्यो नैगमसंग्रहच्यवहारभेदात् त्रेधा ॥ ६ ॥

अाद्यो द्रव्यार्थिकः ॥ ६ ॥ तत्र नैगमं प्ररूपयन्ति-

# धर्मयोधीमिणोधीमधीमिणोश्च प्रधानोपसर्जनभावेन यद्दिवक्षणं स नैकगमो नैगमः॥ ७॥

पर्याययोर्द्रव्ययोर्द्रव्यपर्याययोश्च मुख्यामुख्यरूपतया यद्विवक्षणं स एवंरूपो नैके गमा बोधमार्गा यस्याऽसौ नैगमो नाम नयो क्षेय: ॥७॥ अथास्योदाहरणाय सूत्रत्रयीमाष्टु:-

#### सचैतन्यमात्मनीति धर्मयोः ॥ ८॥

प्रधानोपसर्जनभावेन विवक्षणमितीहोत्तरत्र च सूत्रद्वये योजनी-यम्।अत्र चैतन्याख्यस्य व्यश्वनपर्यायस्य प्राधान्येन विवक्षणम्; विशे-ष्यत्वात् । सत्त्वाख्यस्य तु व्यञ्जनपर्यायस्योपसर्जनभावेन; तस्य चैतन्यविशेषणत्वादिति धर्मद्वयोगचरो नैगमस्य प्रथमो भेदः ॥ ८॥

# वस्तु पर्यायवद् द्रव्यामिति धर्मिणोः॥९॥

अत्र हि पर्यायवद् द्रव्यं वस्तु वस्तत इति विवक्षायां पर्यायवद् द्रव्याख्यस्य धर्मिणो विशेष्यत्वेन प्राधान्यम्, वस्त्वाख्यस्य द्विविशेषण्वेन गौणत्वम् । यद्वा । किं वस्तु पर्यायवद् द्रव्यिमिति विवक्षायां व-स्तुनो विशेष्यत्वात् प्राधान्यम्, पर्यायवद् द्रव्यस्य द्व विशेषणत्वात् गौणत्विमिति धर्मियुग्मगोचरोऽयं नैगमस्य द्वितीयो भेदः ॥ ९ ॥ क्षणमेकं सुखी विषयासक्तजीव इति धर्मधर्मिणोः ॥१०॥

अत्र हि विषयासक्तजीवाख्यस्य धर्मिणो मुख्यता, विशेष्यत्वात् , मुखळक्षणस्य तु धर्मस्याप्रधानता, तिर्द्वशेषणत्वेनोपात्तत्वादिति धर्म- धर्म्याळम्बनोऽयं नैगमस्य तृतीयो भेदः। नचास्यैवं प्रमाणात्मकत्वा- तुषक्को धर्मधर्मिणोः प्राधान्येनात्र क्रातेरसंभवात् तयोरन्यतर एव हि नैगमस्येन प्रधानतयाऽनुभूयते। प्राधान्येन द्रव्यपर्यायद्वयात्मकं चा- थर्मसुभविद्वक्रानं प्रमाणं प्रतिपत्तव्यं नान्यत्॥ १०॥

अथ नैगमाभासमाहु:-

धर्मद्वयादीनामैकान्तिकपार्थक्याभिसन्धिनैंग-

माभासः ॥ ११ ॥

आदिशब्दाद् धांमद्वयधर्मधांमद्वययोः परिष्रहः । ऐकान्तिक-पार्थक्याभिसन्धिरैकान्तिकभेदाभिष्रायो नैगमाभासो नैगमदुर्नय इ-त्यर्थः ॥ ११ ॥

अत्रोदाहरन्ति-

यथाऽऽत्मिन सत्त्वचैतन्ये परस्परमत्यन्तं पृथग्भूते इत्यादिः ॥ १२ ॥

आदिश्चन्दाद्वस्त्वाख्यपर्यायनद्द्रन्याख्ययोर्धर्मणोः सुखजीवलक्ष-णयोर्धर्मधर्मिणोश्च सर्वथा पार्थक्येन कथनं तदाभासत्वेन द्रष्टन्यम् । नैयायिकवैशेषिकदर्शनं चैतदाभासतया श्चेयम् ॥ १२ ॥

अथ संप्रहस्वरूपमुपवर्णयन्ति-

सामान्यमात्रग्राही परामर्शः संग्रहः ॥ १३ ॥

सामान्यमात्रमशेषविशेषरिहतं सत्त्वद्रव्यत्वादिकं गृह्वातीत्वेवं-शीठः, समेकीभावेन पिण्डीभूततया विशेषगाशि गृह्वातीति संप्रहः। अयमर्थः। स्वजातेर्दृष्टेष्टाभ्यामविरोधेन विशेषाणामेकरूपतया यद् प्रहणं स संप्रह इति ॥१३॥

अमुं भेदतो दर्शयन्ति-

अयमुभयविकल्पः परोऽपरश्च ॥ १४ ॥ तत्र परसंग्रहमाहुः-

अशेषविशेषेष्वौदासीन्यं भजमानः शुद्धद्रव्यं सन्मात्रमभिमन्यमानः परसंग्रहः ॥ १५ ॥ परामर्श इसमेतनेऽपि योजनीयम् ॥ १५ ॥ उदाहरन्ति-

विश्वमेकं सद्विशेषादिति यथा ॥ १६ ॥

अस्मिन् उक्ते हि सिदितिज्ञानाभिधानानुवृत्तिस्त्रिङ्गानुमितसत्ताक-त्वेनैकत्वमशेषार्थानां संगृद्धते ॥ १६॥

एतदाभासमाहु:-

सत्ताऽद्वैतं स्वीकुर्वाणः सकलविशेषान्निराचक्षाण-

स्तदाभासः ॥ १७ ॥

अशेषविशेषेष्वौदासीन्यं भजमानो हि परामर्शविशेषः संग्रहा-ख्यां छभते, न चायं तथेति तदाभासः ॥ १७ ॥

उदाहरन्ति-

यथा सत्तेव तत्त्वं ततः पृथग्भूतानां विशेषाणाम-

दर्शनात्॥ १८॥

अद्वैतनादिद्र्शनान्यखिळानि सांख्यद्र्शनं चैतदाभासत्वेन प्रत्ये-यम्। अद्वैतनादस्य सर्वस्यापि दृष्टेष्टाभ्यां विरुद्धयमानत्वात् ॥ १८॥ अथापरसंप्रहमाहु:-

द्रव्यत्वादीन्यवान्तरसामान्यानि मन्वानस्तद्भेदेषु गज-निमीळिकामवळम्बमानः पुनरपरसंग्रहः ॥ १९ ॥

द्रव्यत्वमादियेषां पर्यायत्वप्रभृतीनां तानि तथा, अवान्तर-सामान्यानि सत्ताख्यमहासामान्यापेक्षया कतिपयव्यक्तिनिष्ठानि तद्भे-देषु द्रव्यत्वाद्याश्रयभूतिवशेषेषु द्रव्यपर्यायादिषु गजनिमीळिकामुपे-क्षाम् ॥ १९॥

उदाहरन्ति-

धर्मोधर्मोकाशकालपुद्रलजीवद्रव्याणामैक्यं द्रव्य-त्वाभेदादित्यादियेथा ॥ २०॥ अत्र द्रव्यं द्रव्यमित्यभिन्नज्ञानाभिधानलक्षणिक्ष्यानुमितद्रव्यत्वा-स्मकत्वेनैक्यं षण्णामिष धर्मादिद्रव्याणां संगृद्धते । आदिशब्दाश्वेतना-चेतनपर्यायाणां सर्वेषामेकस्वम् ; पर्यायस्वाविशेषादित्यादि दृश्यम् ॥२०॥ पतदाभासमाद्यः-

द्रव्यलादिकं प्रतिजानानस्तद्विशेषान्निह्नुवानस्त-

दाभासः ॥ २१ ॥

तदाभासोऽपरसंघहाभासः ॥ २१ ॥ उदाहरन्ति–

यथा द्रव्यलमेव तत्त्वं, ततोऽर्थोन्तरभूतानां द्रव्या-णामनुपलक्षेरिसादिः॥ २२॥

अयं हि द्रव्यत्वस्यैव तात्त्विकतां प्रख्यापयति, तद्विज्ञेषभृतानि हु धर्मादिद्रव्याण्यपहुत इत्यपरसंप्रहाभासनिदर्शनम् । सर्वत्र संप्रहाभभासत्वे कारणं प्रमाणविरोध एव, सामान्यविशेषात्मनो वस्तुनस्तेन प्रतीतेरभिष्टितत्वान् ॥ २२ ॥

अथ व्यवहारनयं व्याहरन्ति-

संग्रहेण गोचरीकृतानामर्थानां विधिपूर्वकमवहरणं येनाभिसन्धिना क्रियते स व्यवहारः ॥ २३ ॥ संग्रहगृहीतान् सत्त्वाद्यर्थान् विधाय न तु निषिष्य यः परामर्शवि-ह्रोषस्तानेव विभजते, स व्यवहारनयस्तज्ज्ञैः कीर्त्यते ॥ २३ ॥ उदाहरन्ति-

यथा यत्सत्तद् द्रव्यं पर्यायो वेत्यादिः ॥ २४ ॥ आदिशब्दादपरसंप्रहगृहीतार्थगोचरव्यवहारोदाहरणं दृश्यम् । धद् द्रव्यं तज्जीवादिषड्विषं, यः पर्यायः सिद्विषयः — कमभावी सहभावी चेति । एवं यो जीवः स मुक्तः संसारी च, यः कमभावी पर्यायः सिक्रियारूपोऽक्रियारूपश्चेत्यादि ॥ २४ ॥

एतदाभासं वर्णयन्ति-

यः पुनरपारमार्थिकद्रव्यपर्यायविभागमभित्रेति स

व्यवहाराभासः ॥ २५ ॥

यः पुनः परामर्शविशेषः कल्पनाऽऽरोपितद्रव्यपर्यायप्रविवेकं म-न्यते सोऽत्र व्यवहारदुर्नयः प्रत्येयः ॥ २५ ॥ खदाहरन्ति-

यथा चार्वाकदर्शनम् ॥ २६ ॥

चार्वाको हि प्रमाणप्रतिपन्नं जीवद्रव्यपर्यायादिप्रविभागं करूप-मांऽऽरोपितत्वेनापहुते, अविचारितरमणीयं भूतचतुष्टयप्रविभागमात्रं तु स्थूळळोकव्यवहारानुयायितया समर्थयत इत्यस्य दर्शनं व्यवहा-रनयाभासतयोपद्शितम् ॥ २६ ॥

द्रव्याधिकं त्रेघाऽभिघाय पर्यायाधिकं प्रपश्चयन्ति-पर्यायाधिकश्चतुद्धी ऋजुसूत्रः शब्दः सममिरूढ एवंभृतश्च ॥ २७ ॥

एषु ऋजुसूत्रं तावद्वितन्वन्ति-

ऋजु वर्त्तमानक्षणस्थायि पर्यायमात्रं प्राधान्यतः सूत्र-यन्नभिप्राय ऋजुसूत्रः ॥ २८ ॥

ऋजु अतीतानागतकालक्षणलक्षणकौटिल्यवैकल्यात् प्राश्वलम् ; अयं हि द्रव्यं सदिष गुणीभावान्नार्पयति, पर्यायांस्तु क्षणध्वंसिनः प्रधानतया दर्श्वयतीति ॥ २८ ॥

उदाहरन्ति-

यथा सुखिविवर्त्तः सम्प्रत्यस्तीत्यादिः ॥ २९ ॥ अनेन हि बाक्येन क्षणस्थायिसुखाख्यं पर्यायमात्रं प्राधान्येन भद्दश्येते, तद्धिकरणभूतं पुनरात्मद्रव्यं गौणतया नार्ध्यते । आन

दिशब्दाद् दुःखपर्यायोऽधुनाऽस्तीत्यादिकं प्रकृतनयनिदर्शनमभ्यृह-नीयम् ॥ २९॥

ऋजुस्त्राभासं बुवते-

सर्वथा द्रव्यापलापी तदाभासः ॥ ३०॥ सर्वथा गुणप्रधानभावाभावप्रकारेण तदाभास ऋजुसूत्राभासः॥३०॥ डदाहरन्ति–

#### यथा तथागतमतम् ॥ ३१ ॥

तथागतो हि प्रतिक्षणविनश्वरान् पर्यायानेव पारमार्थिकतया समर्थयते, तदाधारभूतं तु प्रत्यभिज्ञादिप्रमाणप्रसिद्धं त्रिकालस्था-यि द्रव्यं तिरस्कुरुत इत्येतन्मतं तदाभासतयोदाहृतम् ॥ ३१ ॥ शब्दनयं शब्दयन्ति—

कालादिभेदेन ध्वनेरर्थभेदं प्रतिपद्यमानः शब्दः॥ ३२ ॥ कालादिभेदेन कालकारकलिङ्गसंख्यापुक्षोपसर्गभेदेन ॥ ३२ ॥ उदाहरन्ति-

यथा बभूव भवति भविष्यति सुमेरिरत्यादिः ॥ ३३॥ अत्रातीतवर्त्तमानभविष्यञ्जक्षणकालत्रयभेदात्कनकाचलस्य भेदं शब्दनयः प्रतिपद्यते । द्रव्यरूपतया पुनरभेदममुख्योपेश्वते । एतच कालभेदे उदाहरणम् । करोति कियते कुम्भ इति कारकभेदे, तटस्तटी तटमिति लिङ्गभेदे, दाराः कलत्रमित्यादि संख्याभेदे, एहि मन्ये रथेन यास्यसि नहि यास्यसि यातस्ते पितेति पुरुषभेदे, सन्तिष्ठते अवतिष्ठत हत्युपसर्गभेदे ॥ ३३॥

एतदाभासं ब्रुवते-

तद्भेदेन तस्य तमेव समर्थयमानस्तदाभासः ॥३४॥ तद्भेदेन काळादिभेदेन तस्य ध्वनेस्तमेवार्थभेदमेव; तदाभासः शब्दाभासः ॥ २४॥ उदाहरन्ति-

यथा बभूव भवति भविष्यति सुमेरुरित्यादयो भि-न्नकालाः राज्दा भिन्नमेवार्थमभिद्धति भिन्नकाल-

शब्दलात् तादक्सिन्दान्यशब्दवदित्यादिः ॥३५॥

अनेन हि तथाविधपरामशोंत्थेन वचनेन काळादिभेदाद्विष्ठसस्यै-वार्थस्याभिधायकत्वं शब्दानां व्यश्जितम् । एतच प्रमाणविरुद्धमिति तद्वचनस्य शब्दनयाभासत्वम् । आदिशब्देन करोति क्रियते कट इ-त्यादिशब्दनयाभासोदाहरणं सूचितम् ॥ ३५॥

समभिरूढनयं वर्णयन्ति-

पर्यायशब्देषु निरुक्तिभेदेन भिन्नमर्थ समभिरोह-न् समभिरूढः ॥ ३६ ॥

शन्दनयो हि पर्यायभेदेऽप्यर्थाभेदमाभिष्ठैति, समभिरूढस्तु प-र्यायभेदे भिन्नानर्थानभिमन्यते, अभेदं त्वर्थगतं पर्यायशन्दानासु-पेक्षत इति ॥ ३६ ॥

उदाहरन्ति-

इन्दनादिन्द्रः शकनाच्छकः पूर्दारणात् पुरन्दर इत्यादिषु यथा ॥ ३७ ॥

इत्यादिषु पर्यायशब्देषु यथा निरुक्तिभेदेन भिन्नमर्थे सम्भि-रोहन्नभिन्नायविशेषः समभिरूढस्तथाऽन्येष्वंपि घटकुटकुम्भादिषु इष्टव्यः ॥ ३७ ॥

एतदाभासमाभाषन्ते-

पर्यायध्वनीनामभिधेयनानात्वमेव कक्षीकुर्वाणस्त-

दाभासः ॥ ३८॥

तदाभासः समभिरूढाभासः ॥ ३८॥

उदाहरन्ति-

यथेन्द्रः शकः पुरन्दर इत्यादयः शब्दा भिन्नाभिधेया एव भिन्नशब्दत्वात् करिकुरङ्गतुरङ्गशब्दवदित्यादिः॥३९॥

एवंभूतनयं प्रकाशयन्ति-

शब्दानां स्वप्रवृत्तिनिमित्तभूतिक्रयाविष्टमर्थे वाच्यत्वेनाभ्युपगच्छन्नेवंभूतः ॥४०॥

समिम्हढनयो हीन्द्रनादिक्रियायां सत्यामसत्यां च वासवादेरथेस्येन्द्राविच्यपदेशमिभप्रैति, पशुविशेषस्य गमनिक्रयायां सत्यामसत्यां
च गोव्यपदेशवत् तथा रूढेः सङ्गावात् । एवंभूतः पुनरिन्द्रनादिक्रियापरिणतमर्थे तत्क्रियाकाले इन्द्रादिच्यपदेशमाजमिमन्यते; न हि
कश्चिद्रिकयाशव्दोऽस्यास्ति, गौरश्च इत्यादिजातिशव्दाभिमतानामपि
क्रियाशव्दत्वात्—गच्छतीति गौः, आशुगामिरवादश्च इति । शुक्को नील्छ इति गुणशव्दाभिमता अपि क्रियाशव्दा एव—शुचिभवनात् शुक्को
नील्छनान्नील इति । देवदत्तो यज्ञदत्त इति यदच्छाशव्दाभिमता अपि
क्रियाशव्दा एव—देव एनं देयात्, यज्ञ एनं देयादिति । संयोगिद्रव्यशव्दाः समवायिद्रव्यशव्दाश्चाभिमताः क्रियाशव्दा एव—दण्डोऽस्यास्तीति दण्डी, विषाणमस्यास्तीति विषाणीत्यस्तिक्रयाश्रधानत्वात् ।
पञ्चतयी तु शब्दानां व्यवहारमात्राद् न निश्चयादित्ययं नयः स्वीक्रुक्ते ॥ ४०॥

उदाहरन्ति-

यथेन्दनमनुभवन्निन्द्रः शकनिक्रयापरिणतः शकः
पूर्दोरणप्रवृत्तः पुरन्दर इत्युच्यते ॥ ४१ ॥
एवंभूताभासमाचक्षते—

क्रियाऽनाविष्टं वस्तु शब्दवाच्यतया प्रतिक्षिपंस्तु त-दाभासः॥ ४२ ॥ क्रियाऽऽविष्टं वस्तु ध्वनीनामभिधेयतया प्रतिजानानोऽपि यः परा-मर्शस्तद्नाविष्टं तत्तेषां तथा प्रतिक्षिपति नतूपेक्षते स एवंभूतनया-भासः, प्रतीतिविघातात् ॥ ४२ ॥

उदाहरन्ति-

यथा विशिष्टचेष्टाश्च्नयं घटाख्यं वस्तु न घटशब्द्-वाच्यं घटशब्दप्रवृत्तिनिमित्तभूतिक्रयाश्च्-न्यत्वात् पटविदत्यादिः ॥ ४३ ॥

अनेन हि वचसा क्रियाऽनाविष्टस्य घटादेर्बस्तुनो घटादिशब्दवा-च्यतानिषेधः क्रियते स च प्रमाणवाधित इति तद्वचनमेवंभूतनया-भासोदाहरणतयोक्तम् ॥ ४३ ॥

के पुनरेषु नवेष्वर्थप्रधानाः के च शब्दनया इति दर्शयन्ति-एतेषु चत्वारः प्रथमेऽर्थनिरूपणप्रवणत्वादर्थनयाः॥४४॥ शेषास्तु त्रयः शब्दवाच्यार्थगोचरतया शब्दनयाः॥४५॥

कः पुनरत्र बहुविषयः को वाऽल्पविषयो नय इति विवेचयन्ति-पूर्वः पूर्वो नयः प्रचुरगोचरः, परः परस्तु परिमित-

विषयः ॥ ४६ ॥

तत्र नैगमसंप्रहयोस्तावन्न संप्रहो बहुविषयो नैगमात्परः किं तर्हि नैगम एव संप्रहात्पूर्व इत्याहु:-

सन्मात्रगोचरात्संत्रहाज्ञेगमो भावाभावभूमिकत्वाद् भूमविषयः ॥ ४७ ॥

भावाभावभूमिकत्वाद्भावाभावविषयत्वात्, भूमविषयो बहुवि-षयः ॥ ४७ ॥

संप्रहाद् व्यवहारो बहुविषय इति विपर्ययमपास्यन्ति-सद्विशेषप्रकाशकाद्यवहारतः संग्रहः समस्तसत्समूहोप-

दर्शकत्वात् बहुविषयः ॥ ४८ ॥ व्यवहारो हि कतिपयान् सत्प्रकारान् प्रकाशयतीत्यल्पविषयः, संप्रहस्तु सकलसत्प्रकाराणां समूहं ख्यापयतीति बहुविषयः ॥ ४८॥ व्यवहारात् ऋजुसूत्रो बहुविषय इति विपर्यासं निरस्यन्ति-वर्त्तमानविषयादजुसूत्राद्यवहारस्रिकालविषयावल-

म्बित्वादनल्पार्थः ॥ ४९ ॥

वर्त्तमानक्षणमात्रस्थायिनमर्थमृजुसूत्रः सूत्रयतीत्यसावल्पविषयः, व्यवहारस्तु कालत्रितयवर्त्त्यर्थजातमवलम्बत इत्ययमनल्पार्थ इति॥४९॥ ऋजुसूत्राच्छब्दो बहुविषय इत्याशङ्कामपसारयन्ति-

कालादिभेदेन भिन्नार्थीपदर्शिनः शब्दादजुसूत्रस्ताद्द-परीतवेदकत्वान्महार्थः ॥ ५० ॥

शब्दनयो हि कालादिभेदाद्भिन्नमर्थमुपद्शेयतीति स्तोकविषयः, ऋजुसूत्रस्तु कालादिभेदतोऽप्यभिन्नमर्थे सूचयतीति बहुविषय इति॥५०॥ शब्दात्समभिरूढो महार्थ इत्यारेका पराकुर्वन्ति-

प्रतिपर्यायशब्दमर्थभेद्मभीप्सतः समभिरूढाच्छब्द्स्त-द्विपर्ययानुयायित्वात् प्रभूतविषयः ॥ ५१ ॥ समभिरूढनयो हि पर्यायशब्दानां व्युत्पत्तिभेदेन भिन्नार्थतामर्थ-

यत इति तनुगोचरोऽसौ, अब्दनयस्तु तेषां तद्भेदेनाप्येकार्थतां समर्थ-यत इति समधिकविषयः ॥ ५१ ॥

समभिरूढादेवंभूतो भूमविषय इसप्याकृतं प्रतिक्षिपन्ति-प्रतिक्रियं विभिन्नमर्थे प्रतिजानानादेवंभूतात्समभिरूढ-स्तदन्यथार्थस्थापकत्वान्महागोचरः॥ ५२ ॥

एवंभूतनयो हि क्रियाभेदेन भिन्नमर्थे प्रतिजानीत इति तुच्छ-विषयोऽसौ, समभिरूढस्तु तद्भेदेनाप्यभिन्नं भावमभिन्नैतीति प्रभूत-विषयः ॥ ५२ ॥

अथ यथा नयवाक्यं प्रवर्त्तते तथा प्रकाशयन्तिनयवाक्यमपि स्वविषये प्रवर्त्तमानं विधिप्रतिषेधाभ्यां
सप्तमङ्गीमनुत्रजति ॥ ५३ ॥

नयवाक्यं प्राग्छक्षितविकछादेशस्वरूपं; न केवछं सकछादेशस्व-भावं प्रमाणवाक्यमित्यपि शब्दार्थः । स्तविषये स्वाभिधेये प्रवर्त्तमानं विधिप्रतिषेधाभ्यां परस्परविभिन्नार्थनययुग्मसमुस्थविधाननिषेधा-भ्यां कृत्वा सप्तमङ्गीमनुगच्छति, प्रमाणसप्तभङ्गीवदेतद्विचारः कर्त्त-व्यः । नयसप्तभङ्गीष्वपि प्रतिभङ्गं स्यात्कारस्यैवकारस्य च प्रयोग-सद्भावात् । तासां विकछादेशस्वादेव सकछादेशात्मिकायाः प्रमाण-सप्तमञ्च्या विशेषव्यवस्थापनात्।विकछादेशस्वभावा हि नयसप्तभङ्गी

सप्तमङ्ग्या विशेषञ्यवस्थापनात्। विकलादेशस्थमावा हि नयसप्तमङ्गी वस्त्वंशमात्रप्ररूपकत्वात् ; सकलादेशस्यभावा तु प्रमाणसप्तभङ्गी संपूर्ण-वस्तुस्वरूपप्ररूपकत्वादिति ॥ ५३ ॥

एवं नयस्य छक्षणसंख्याविषयान् व्यवस्थाप्येदानीं फर्छ स्फुटयन्ति — प्रमाणवदस्य फर्ल व्यवस्थापनीयम् ॥ ५४ ॥

प्रमाणस्येव प्रमाणवत्, अस्येति नयस्य, यथा खल्वानन्तर्येण प्रमाणस्य संपूर्णवस्त्वज्ञानिनद्वीतः फल्रमुक्तम्, तथा नयस्यापि वस्त्वेकदेशाज्ञानिनद्वितः फल्रमानन्तर्येणावधार्यम् । यथा च पारंप-र्येण प्रमाणस्योपादानहानोपेक्षाबुद्धयः संपूर्णवस्तुविषयाः फल्रवेना-भिहितास्तथा नयस्यापि वस्त्वंद्राविषयास्ताः परम्पराफल्रवेनावधा-रणीयाः। तदेतद् द्विप्रकारमपि नयस्य फल्रं ततः कथि विद्विद्धन्नमभिननं वाऽवगन्तव्यम् । नयफल्रवान्यथानुपपत्तः कथि विद्विद्धनममिननं वाऽवगन्तव्यम् । नयफल्रवान्यथानुपपत्तः कथि विद्विद्धनमेप्रविष्ठा च नयफल्रयोः प्रागुक्तप्रमाणफल्रयोरिव कुरालैः कर्त्तव्याः॥ ५४॥

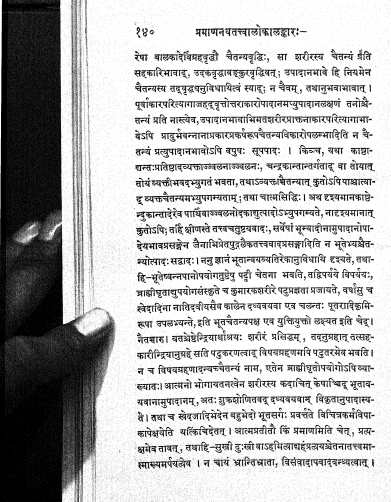
तिदृत्थं प्रमाणनयतत्त्वं व्यवस्थाप्य संप्रति तेषां तत्र कथि वद-विष्वग्मावेनावस्थितेरखिळप्रमाणनयानां व्यापकं प्रमातारं स्वरूपतो व्यवस्थापयन्ति—

प्रमाता प्रत्यक्षादिप्रसिद्ध आत्मा ॥ ५५ ॥

प्रामिणोतीति प्रमाता, किंभूतः क इत्याह-प्रत्यक्षादिप्रसिद्धः प्रत्यक्षपरोक्षप्रमाणप्रतीतः, अतति अपरापरपर्यायान् सततं गच्छतीत्या-त्मा जीवः । इहात्मानं प्रति विप्रतिपेदिरे परे । चार्वाकास्तावचर्चयां-चकुः—कायाकारपरिणासद्शायामभिन्यक्तचैतन्यधर्मकाणि पृथिन्य-्र प्तेजोवायुसंज्ञकानि चत्वार्येव भूतानि तत्त्वम्, न तु तत्रातिरिक्तः कश्चिद् भवान्तरानुसरणव्यसनवानात्माः; यदुवाच बृहस्पतिः—"पृ-थिव्यापस्तेजो वायुरिति तत्त्वानि, तत्समुदाये शरीरविषयेन्द्रियसंज्ञाः; तेभ्यश्चेतन्यम्" इति प्रत्येकमदृश्यमानचैतन्यान्यपि च भूतानि समु-दितावस्थानि चैतन्यं व्यक्षयिष्यन्ति, मदशक्तिवत्; यथा हि काष्ट-.. पिष्टादयः प्रागदृश्यमानामपि मदशक्तिमासादितसुराकारपरिणामा व्य-अयन्तिः; तद्वदेतान्यपि चैतन्यमिति । तदेतत् तरळतरमतिविळसितम्, कायाकारपरिणतभूतैश्चैतन्याभिन्यक्तेरसिद्धेः,सतः खल्वभिन्यक्तिर्युक्ता। न च देहदशायाः प्राग् भूतेषु चैतन्यसत्तासाधकं प्रसक्षमस्ति, तस्यैन्द्रि-यकस्यातीन्द्रिये तस्मिन्नप्रवर्तनात्, अनैन्द्रियकस्य तस्य त्वयाऽनङ्गी-काराच । नाष्यनुमानम् , तस्याष्यनङ्गीकारादेव । अथ स्वीक्रियत एव छोकयात्रानिर्वाहणप्रवणं धूमाद्यनुमानम्, स्वर्गापूर्वादिप्रसाधकस्याछौ-किकस्यैव तस्य तिरस्कारादिति चेत्; तर्हि कायाकारहेतुष्वकायाकारभू-तेषु भूतेषु चैतन्यानुमानमप्यलौकिकं स्याद्, लौकिकैस्तत्र तस्याननुमी-यमानत्वात्, स्वर्गापूर्वादिप्रसाधकमपि वातद् लौकिकं भवेत्। अथोक्तं श्राकाष्ट्रपिष्टप्रसृतिषु प्रत्येकमप्रतीयमानाऽपि मद्शक्तिः समुद्रायदृशायां यथाभिव्यज्यते , तथा कायाकारे चैतन्यमपीति चेत् । तदसत्यम् । यतः केयं मदशक्तिर्नाम ?।वस्तुस्वरूपमेव, अतीन्द्रिया वा काचित्। न प्राच्य: पक्षः, काष्टपिष्टादिवस्तुस्वरूपस्यासमुदायदञ्चायामपि सत्त्वेन तदानीम-पि मद्शक्तेरभिव्यक्तिप्रसक्तेः। अतीन्द्रियायास्तु तस्यास्तदानीमन्यदा वा न ते स्वीकारः सुन्दरः, प्रत्यक्षातिरिक्तप्रमाणस्य तत्साधकस्य भवतोऽ-भावात्। जैनैसदानीं स्वीकृतैव तावदियम्, समुदायदशायामभिन्यक्ति-स्वीकारादिति चेत् । तद्सत्, तस्यास्तदानीं तैरुत्पाद्यत्वेन स्वीकारात्,



ना कश्चिद् म्रियते कश्चिद् न, इति नेदं दोषे केवले विकारकारिणि घटते; तस्मात् कर्माधिपत्यमेवाऽत्र सुसूत्रम्। न चैतत् परलोकादागतमात्मानं विनेति, तथाहि-एतस्योत्पादे देह: सहकारिकारणम्, उपादानकारणं वा भवेत्। प्राचि विकल्पे कलेवरस्य सहकारिभावे किसुपादानं चैतन्यस्य स्या-त्? तद्यतिरेकेण तत्त्वान्तराभावात्। न चातुपादाना कस्यचित्कार्यस्योत्प-त्तिरूपछब्धचरी, शब्दविद्युदादीनामप्यनुपादानत्वे तत्त्वचतुष्टयानन्त-र्भावो भवेत्; देहाधिकोपादानाभ्युपगमे तु चैतन्यस्य निष्प्रत्युहाऽऽ-रमसिद्धिः, कायसहकुतादात्मोपादानात् तथाविधचैतन्यपर्यायोत्पा-द्प्रसिद्धेः। नाष्युपादानकारणं कायश्चैतन्योपादेयस्य, परस्परानुयायि-विकारवस्वं खळूपादानोपादेययोर्छक्षणम् , यथा पटानुयायिनीछि-मवत्त्वं तन्तूनाम्, तन्त्वनुयायिनीलिमवत्त्वं च पटस्यः, तथाहि-नीलतन्तुपटलपरिघटितमृत्तिः पटो नील एव भवति, ग्रुक्कश्च पटो नीली-द्रवादिना रज्यमानो नीलतन्तुसन्तान एव भवतीति । तत्र न ता-वत् तनोरुपादानत्वोपपत्तिः, उपादानभावाभिमतततुभाजः शस्त्रसंपाता-दिजनितस्य विकारस्य वासीचन्द्नकल्पानामन्यत्र गतचित्तानां वा चैतन्येऽनुपलम्भात् । यस्तु शस्त्रसंपाताद्यनन्तरं कस्यापि मृच्छादि-श्चेतन्यविकारः, स रुधिरसंदर्शनपीडाभयादिसम्भव एव, न तु काय-विकारकारणकः; पररुधिरसंद्र्शनव्याव्राद्भियोत्पन्नमूच्छाद्वित् ।अ-स्तु वा कायविकारकारणकोऽसौ, तथापि नोपादानकारणं काय:. तिस्मन्नवस्थामात्रकारणतया तस्य सहकारिकारणत्वस्यैवोपपत्तेः, सुव-र्णद्रवतायां दहनवत् । नापि चैतन्यस्योपादेयत्वोपपत्तिः, उपादेयभावा-भिमतचैतन्यजुषो हर्षविषादमूच्छानिद्राभीतिशोकानेकशास्त्रप्रबोधादे-र्विकारस्य कायेऽनुपलम्भादिति नोक्तमुपादानलक्षणं देहस्योपपद्यते । यद्वृद्धौः यदात्मनः कार्यस्य वृद्धिस्तत्तस्योपादानम् , यथा तन्तवः पटस्य; इत्यप्युपादानलक्षणं न तनोश्चैतन्यं प्रति युज्यते, योजन-शतादिशरीरप्रमाणानामपि मत्स्यादीनामल्पतमबुद्धित्वात् , कुशतरश-रीराणामपि केषांचिद् नृणां सातिशयप्रज्ञाबलशालित्वात् ; या पुन-



मापि लैङ्किकादिः, लिङ्कादितत्तत्कारणकलापोपनिपातमन्तरेणैवोत्पादात्। ततः स्पष्टप्रतिभासस्वरूपत्वेन प्रत्यक्षलक्षणोऽयमन्तर्भुखाकारतया परिस्फुरन्नात्मानमुद्द्योतयति। नतु मूर्त्तिमात्रमन्त्रणप्रवण एवैष प्रत्ययः, स्थूळोऽहं कृञोऽहमित्यादिप्रत्ययवत्; न खल्वेषोऽप्यात्मालम्बनः, तस्य स्थूळतादिधर्माधारत्वाभावादिति चेत्, तत्किमिदानीमुन्दुरवृन्दं विद्यत-इति मन्दिरमादीपनीयम् ?। न हि नीछः स्फटिक इलादि वेदनं सत्यं न संभवतीत्येतावता शुक्तः स्फटिक इत्यपि मा भूत्। स्थूळोऽहमित्याद्यपि हि ज्ञानं स्थूलशरीरवानहमित्येवं शरीरोपाधिकमुत्पद्यमानमात्मालम्बनतया सत्यमेव, यदि तु भेदं तिरस्कुर्वदुत्पद्यते तदा भ्रान्तमेव, नीलः स्फटिक-इत्यादिज्ञानवत्; अस्ति च भेदेनापि प्रतिपत्तिः-स्थूछं कृशं वा मम शरीरिमति । ननु मदीय आत्मेत्येषाऽपि प्रतिपत्तिरस्ति, न च मच्छब्द-वाच्यमात्मान्तरमत्राऽभ्युपगतं त्वया। यद्येवम्, प्रतिपन्न आत्मा तर्हि त्वयाऽप्येतदात्मशब्दाभिधेयः, मच्छब्दवाच्ये तत्र विवादात्। प्रतिपन्ने च त्यादिषु शरीरव्यतिरिक्तमालम्बनं ममेति ज्ञानस्याभ्युपगच्छतो ममा-त्मेत्यत्राप्यात्मव्यतिरिक्तमालम्बनं प्रसज्यत इत्यनिष्टापादनार्थत्वाददो-षोऽयमिति चेत्। तद्चतुरस्रम्, अप्रीतभासनाद्; न हि ममायमात्मेति प्रत्यये शरीरादिवद् मत्प्रत्ययविषयादन्य आत्मा प्रतिभाति, किन्त्वह-मित्यात्मानं प्रत्यक्षतः प्रतिपद्यात्मान्तर्व्यवच्छेदेन पर्प्रतीत्यर्थे ममा-त्मेति निर्दिशति, ममात्मा अहमेवेत्यर्थः । यदा पुनः शरीरमात्मशब्देन निर्देष्ट्रमिच्छति, तदा ममात्मेति भेदाभिधानमेवेदम्, शरीरस्यात्मोप-कारकत्वेनात्मत्वेनोपचारात्, अत्यन्तोपकारके भृत्येऽहमेवायमिति-वत् । किञ्च, ममात्मेति मत्प्रत्ययदिषयाद् भेदेनात्मज्ञानं वाध्यमान-त्वाद् भ्रान्तं भवतु, शरीरभेदज्ञानं तु कस्माद् भ्रान्तम ?; न ह्येकत्र केशादिज्ञानस्य भ्रान्तत्वे सर्वत्र भ्रान्तत्वं युक्तम्, भ्रान्ताऽभ्रान्तविशे-षाभावप्रसङ्गात् । ततः प्रत्यक्षादात्मा सिद्धिसौधमध्यमध्यासामास । नन्वात्मनः किं रूपं यत् प्रत्यक्षेण साक्षात्क्रियते ? । यद्येवम् , सुखा- देरिप कि रूपं यद् मानसप्रत्यक्षसमधिगम्यमिष्यते ?। नन्वानन्दादि-स्वभावं प्रसिद्धमेव रूपं सुखादेः, तर्हि तदाधारत्वमात्मनोऽपि रूप-मवगच्छतु भवान्।

"सुखादि चेत्यमानं हि स्वतन्त्रं नाऽनुभूयते । मतुवर्थानुवेधात् तु सिद्धं प्रहणमात्मनः ॥ १॥ इदं सुखमिति ज्ञानं दृश्यते न घटादिवत् । अहं सुखीति तु ज्ञितिरात्मनोऽपि प्रकाशिका"॥ २॥

अनुमानतोऽप्यात्मा प्रसिध्यत्येव, तथाहि-चैतन्यं तन्वादिविल-श्चणाश्रयाश्रितम्, तत्र वाधकोपपत्तौ सत्यां कार्यत्वान्यथानुपपत्तेः । न तावद्यं हेर्तुावशेष्यासिद्धः, कटकुटपटज्ञानादिविचित्रपरिणामपरम्परा-याः कादाचित्कत्वेन पटादिवत् तत्र कार्यत्वप्रसिद्धेः । नापि विशेषणा-सिद्धः,न शरीरेन्द्रियविषयाश्चेतन्यधर्माणः, रूपादिमत्त्वाद्, भौतिकत्वाद् वा घटवत्; इस्रनेन तत्र तस्य बाधनात् । नाप्ययं व्यभिचारी विरुद्धो वा, तन्वादिऌक्षणाश्रयाश्रिताद् विपक्षात् तन्वादिवर्त्तिनो रूपादेः शरी-रत्वसामान्याद् वा सिवशेषणकार्यस्वहेतोरत्यन्तं व्यावृत्तत्वात्। इस्यतु-मानतोऽप्यात्मा प्रासिध्यत्। "जपयोगलक्षणो जीवः" इत्यागमप्रदीपो-ऽप्यात्मानसुद्द्योतयति । अनुमानागमयोश्च प्रामाण्यं प्रागेव प्रसा-घितमित्रात्मप्रसिद्धिः ॥ बौद्धास्तु बुद्धिक्षणपरम्परामात्रमेवात्मानमा-न्नासिषु:, न पुनर्मीक्तिककणिनकरिनरन्तरानुस्यूतैकसूत्रवत् तदन्व-यिनमेकम् । ते लोकायतलुण्टाकेभ्योऽपि पापीयांसः, तद्भावेऽपि तेषां स्मरणप्रसमिज्ञानाद्यघटनात्; तथाहि-पूर्वबुद्धधाऽनुभूतेऽर्थे नोत्तरबुद्धी-नां स्मृतिः संभवति, ततोऽन्यत्वात् , सन्तानान्तरबुद्धिवत् । न ह्यन्यदृष्टो-ऽर्थोऽन्येन स्मर्यते, अन्यथैकेन दृष्टोऽर्थः सर्वैः स्मर्येत । स्मरणाभावे च कौतस्कुती प्रत्यभिज्ञाप्रसृतिः ?, तस्याः स्मरणानुभवोभयसंभवत्वात्; पदार्थप्रेश्चणप्रबुद्धप्राक्तनसंस्कारस्य हि प्रमातुः स एवायमित्याकारेणेय-मुत्पद्यते । अथ स्यादयं दोषो यद्यविशेषेणाऽन्यदृष्टमन्यः स्मरतीत्युच्यते,

<sup>🤋</sup> श्रितत्वाद् इति पाठान्तरम्,तद्रपि विपक्षत्वस्यैवावस्थापने हेतुत्वेन सुयोजम् ।

किन्त्वन्यत्वेऽिष कार्यकारणभावादेव स्मृतिः, भिन्नसंतानबुद्धीनां तु कार्यकारणभावो नास्ति, तेन सन्तानान्तराणां स्मृतिर्न भवतिः, न चैक-सान्तानिकीनामिष बुद्धीनां कार्यकारणभावो नास्ति, येन पूर्वबुद्धयनुभू-तेऽर्थे तदुत्तरबुद्धीनां स्मृतिर्न स्यात् । तद्य्यनवदातम्, एवमिप नानान्त्वस्य तद्वस्थत्वात् । अन्यत्वं हि स्मृत्यसंभवे साधनमुक्तम्, तच कार्यकारणभावाभिधाने तस्यासिद्धत्वादीनामन्यतमो दोषः प्रतिपद्यते । नापि स्वपक्षसिद्धिरनेन किथते, न हि कार्यकारणभावान् स्मृतिरित्यत्रोभयप्रसिद्धोऽस्ति हृष्टान्तः । अथ—

" यस्मिन्नेव हि संतान आहिता कर्मवासना। फलं तत्रैव संधत्ते कर्पासे रक्तता यथा "॥१॥

इति कर्पासरक्तवादृष्टान्तोऽस्तीति चेत्। तदसाधीयः, साधनदृषणासंभवात्। अन्वयाद्यसम्भवात्र साधनम्—न हिकार्यकारणभावो यत्र
तत्र समृतिः कर्पासे रक्तताविद्रयन्वयः संभवति, नापि यत्र न स्मृतिसतत्र न कार्यकारणभाव इति व्यतिरेकोऽस्ति । असिद्धत्वाद्यनुद्धावनाञ्च
न दूषणम्, न हि ततोऽन्यत्वादित्यस्य हेतोः कर्पासे रक्तताविद्दित्यनेन
कश्चिद्दोषः प्रतिपाद्यते । किञ्च, यद्यन्यत्वेऽपि कार्यकारणभावेन स्मृतेकृत्वत्तिरिष्यते, तदा शिष्याचार्यादिबुद्धीनामपि कार्यकारणभावेम स्मृत्वादि स्यात्। अथ नायं प्रसङ्गः, एकसंतानत्वे सतीति विशेषणादिति चेत्। तदयुक्तम्, भेदाभेदपक्षाभ्यां तस्योपश्चीणत्वात्। श्चणपरकृपरातस्तस्याऽभेदे हि श्चणपरम्परैव सा, तथा च सन्तान इति न किक्षित्तिरिक्तमुक्तम् । भेदे चु पारमाधिकोऽपारमाधिकत्वे वाऽसौ स्यात्।
अपारमाधिकत्वे त्वस्य तदेव दूषणम् । पारमाधिकत्वे स्थिरो वा
स्यात्, श्चणिको वा। श्चणिकत्वे सन्तानिनिर्विशेष एवायमिति किमनेन
स्तेनभीतस्य स्तेनान्तरशरणस्वीकरणकारिणा ?।

"स्थिरमथ सन्तानमभ्युपेयाः प्रथयन्तं परमार्थसत्स्वरूपम् । अमृतं पित्र पूतयाऽनयोक्त्या स्थिरवपुषः परस्रोकिनः प्रसिद्धेः"॥१॥



उपादानोपादेयभावप्रवन्धेन प्रवर्त्तमानः कार्यकारणभाव एव सन्ता-न इति चेत्। तद्वद्यम्, अविष्वग्भावादिसंवन्धविशेषाभावे कारणत्व-मात्राविशेषादुपादानेतरिवभागानुपपत्तेः । सन्तानजनकं यत् तदुपा-दानमिति चेत् । न, इतरेतराश्रयत्वप्रसङ्गात्-सन्तानजनकत्वेनोपादा-नकारणत्वम् , उपादानकारणजन्यत्वेन च सन्तानत्विमिति । लोके त समानजातीयानां कार्यकारणभावे संतानव्यवहारः, तद्यथा-ब्राह्मणसन्तान इति, तत्त्रसिद्ध्या चास्माभिरपि शब्दप्रदीपादिष सन्तानव्यवहारः क्रियते, तवापि यद्येवमभिष्रेतः सन्तानस्तदा कथं न शिष्याचार्यबुद्धीनामेकसन्तानत्वम् ? । न ह्यासां समानजा-तीयत्वं कार्यकारणभावो वा नास्ति, ततः शिष्यस्य चिरव्यवहिता-अपि बुद्धयः पारम्पर्येण कारणिमति तद्तुभूतेऽप्यर्थे यथा स्मृति-र्भवति तथोपाध्यायबुद्धयोऽपि जन्मप्रभृत्युत्पन्नाः पारम्पर्येण कारण-मिति तद्तुभूतेऽप्यर्थे स्मृतिर्भवेत् । किञ्च, धूमशब्दादीनामुपादान-कारणं विनैवोत्पत्तिस्तव स्याद् , न हि तेषामध्यनादिप्रबन्धेन समानजा-तीयं कारणमस्तीति शक्यते वक्तुम्, तथा च ज्ञानस्यापि गर्भोदावनुपा-दानैवोत्पत्तिः स्यादिति परलोकाभावः । अथ धूमशब्दादीनां विजाती-यमप्युपादानभिष्यते, एवं तर्हि ज्ञानस्याप्युपादानं गर्भशरीरमेवास्तु न जन्मान्तरज्ञानं कल्पनीयम् ,यथादर्शनं ह्यपादानमिष्टम् ,अन्यथा घूमश-ब्दादीनामप्यनादिः सन्तानः कल्पनीयः स्यादिति संतानाघटनाद न प-रेषां स्मृत्यादिव्यवस्था, नापि परलोकः कोऽपि प्रसिद्धिपद्धतिं दधाति. परलोकिनः कस्यचिदसंभवात् । सत्यपि वा परलोके कथमकताभ्याग-मकुतप्रणाशौ पराक्रियेते ? येन हि ज्ञानेन चैद्यवन्द्नादिकर्म कुतम् , तस्य विनाशादु न तत्फलोपभोगः; यस्य च फलोपभोगः, तेन न तत्कर्भ कृत-मिति । अथ नायं दोषः, कार्यकारणभावस्य नियामकत्वात्; अनादि-प्रबन्धप्रवृत्तो हि ज्ञानानां हेतुफलभावप्रवाहः । स च सन्तान इत्यु-च्यते,तद्वशात् सर्वो व्यवहारः संगच्छतेः नित्यस्त्वात्माऽभ्यूपगम्यमानो यदि सुखादिजन्मना विकृतिमनुभवति तद्यमनित्य एव चर्मादिव-

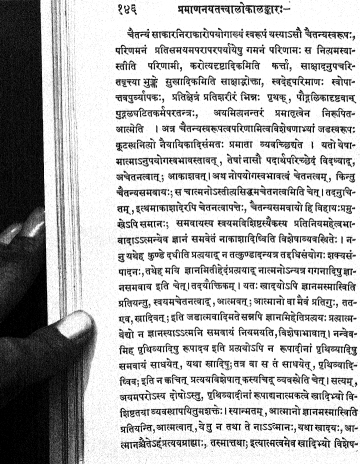
दुक्तः स्यात्, निर्विकारकत्वे तु सताऽसता वा मुखदुःखादिना कर्मफलेन कस्तस्य विशेषः १, इति कर्मवैफल्यमेव । तदुक्तम्–

"वर्षातपाभ्यां किं व्योम्रश्चर्मण्यस्ति तयोः फलम् ?।

चर्मोपमश्चेत् सोऽनित्यः खतुल्यश्चेद्सत्समः "॥ १॥ इति तस्मात् त्यज्यतामेष मूर्घाभिषिकः प्रथमो मोह आत्मप्रहो नाम, तन्निवृत्तावात्मीयग्रहोऽपि विरंस्यति-अहमेव न, किं मम ? इति। तदिद्महंकारममकारप्रन्थिप्रहाणेन नैरात्म्यद्र्शनमेव निर्वाणद्वारम्, अन्यथा कौतस्कुती निर्वाणवार्ताऽपि ?। तद्पि वार्तम्, हेतुफलभाव-प्रवाहस्त्रभावस्य सन्तानस्यानन्तरमेव नियामकत्वेन निरस्तत्वात् । यत् पुनः सुखादिविकाराभ्युपगमे चर्मादिवदात्मनोऽनित्यत्वं प्रसिज्जतम् , तदिष्टमेव, कथश्चिद्निसत्वेनाऽऽत्मनःस्याद्वादिभिः स्त्रीकारादुः नित्य-त्वस्य कथि बदेवाभ्युपगमात् । यत्तु नित्यत्वेऽस्याऽऽत्मीयमहसद्भावेन मुक्त्यनवाप्तिदृषणमभाणि, तद्प्यनवदातम्, विदितपर्यन्तविरस-संसारस्वरूपाणां परिगतपारमाथिकैकान्तिकाऽऽत्यन्तिकानन्द्सन्दोहस्त-भावापवर्गोपनिषदां च महात्मनां शरीरेऽपि किंपाकपाकोपलिप्तपायस-इव निर्ममत्वदर्शनात् । नैरात्म्यदर्शने पुनरात्मैव तावन्नास्ति, कः प्रेत्य-सुखीभवनार्थं यतिष्यते ?; ज्ञानक्षणोऽपि संसारी कथमपरज्ञानक्षणसु-खीभवनाय घटिष्यते <sup>१</sup>;न हि दु:खी देवदत्तो यज्ञदत्तसुखाय चेष्टमानो दृष्टः; एकक्षणस्य तु दुःखं स्वरसनाशित्वात् तेनैव सार्धे दृष्वंसे । स-न्तानस्तु न वास्तवः कश्चिदिति प्ररूपितमेव, वास्तवत्वे तस्य निष्प्र-त्यहाऽऽत्मसिद्धिरिति ॥ ५५ ॥

अथात्मनः परपरिकल्पितस्वरूपप्रतिषेधाय स्वाभिमतधर्मान् वर्णयन्ति—

चैतन्यस्त्ररूपः परिणामी कत्ती साक्षाद्गोक्ता स्व-देहपरिमाणः प्रतिक्षेत्रं भिन्नः पौद्गलिका-दृष्टवांश्चायम् ॥ ५६ ॥



मात्मनां साधयति, पृथिवीत्वादिवत् ,पृथिव्यादीनां पृथिवीत्वादियोगाद्धि पृथिव्यादयः, तद्वदात्मत्वयोगादात्मान इति । तद्युक्तम् , आत्मत्वादिजा-तीनामपि जातिमदनात्मकत्वे तत्समवायनियमासिद्धेः । प्रत्ययवि-शेषात् तिसिद्धिरिति चेत्, स एव विचारयितुमारब्धः; परस्परमत्यन्त-भेदाविशेषेऽपि जातितद्वताम् ,आत्मत्वजातिरात्मनि प्रत्ययविशेषमुपज-नयति, न पृथिव्यादिषु: पृथिवीत्वादिजातयश्च तत्रैव प्रत्यसुत्पादयन्ति, नात्मनि; इति कोऽत्र नियमहेतुः ?। समवाय इति चेत्, सोऽयमन्योन्यसं-श्रय:-सित प्रत्ययविशेषे जातिविशेषस्य जातिमति समवायः, सित च समवाये प्रत्ययविशेष इति । प्रत्यासत्तिविशेषादन्यत एव तत्प्रत्ययवि-शेष इति चेत् । स कोऽन्योऽन्यत्र कथिचत्तादात्म्यपरिणामात् ?, इति स एव प्रत्ययविशेषहेतुरेषितव्यस्तद्भावे तद्घटनात्, जातिविशेषस्य कचिदेव समवायासिद्धेरात्मादिविभागानुपपत्तेरात्मन्येव ज्ञानं सम-वेतमिहेद्मिति प्रत्ययं कुरुते, न पुनराकाशाद्युः, इति प्रतिपत्तुमशक्ते-ने चैतन्ययोगादात्मनश्चेतनत्वं सिद्धयेत्; अथ किमपरेण ?, प्रतीयते तावचेतनासमवायादात्मा चेतन इति चेत्। तद्युक्तम्। यतः प्रतीतिश्चेत् प्रमाणीकियते, तर्हि निष्प्रतिद्वनद्वमुपयोगात्मक एवात्मा प्रसिद्धयति । न हि जातुचित् स्वयमचेतनोऽहं चेतनायोगाचेतनः, अचेतने वा मयि चेतनायाः समवाय इति प्रतीतिरस्तिः ज्ञाताऽहमिति समानाधिकर-णतया प्रतीते:। भेदे तथाप्रतीतिरिति चेत्। न, कथि चतादात्म्याभावे तददर्शनात्। यष्टिः पुरुष इत्यादिप्रतीतिस्तु भेदे सत्युपचाराद् दृष्टा, न पुनस्तान्त्रिको । तथा चात्मिन ज्ञाताऽहमिति प्रतीतिः कथि चेनेत-नात्मतां गमयति, तामन्तरेणाऽनुपपद्यमानत्वात्, कलशाद्वित्; न हि कळशादिरचेतनात्मको ज्ञाताऽहमिति प्रत्येति । चैतन्ययोगाभावादसौ न तथा प्रत्येतीति चेत् । न, अचेतनस्यापि चैतन्ययोगाचेतनोऽहमिति प्रतिपत्तेरनन्तरमेव निरस्तत्वात्, इत्यचेतनत्वं सिद्धमात्मनो जडस्यार्थ-परिच्छेदं पराकरोति; तं पुनरिच्छता चैतन्यस्वरूपताऽस्य स्वीकरणीया। नन ज्ञानवानहिमति प्रत्ययादात्मज्ञानयोर्भेदः, अन्यथा धनवानिति प्र-



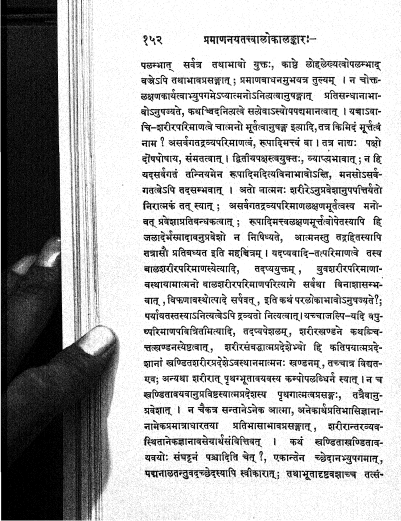
त्ययादिष धनतद्वतोर्भेदाभावानुषङ्गादिति कश्चित्। तद्य्यसत् । यतो ज्ञानवानहमिति नात्मा प्रत्येति, जडत्वैकान्तरूपत्वाद् , घटवत् । सर्वथा जडश्च स्यादात्मा, ज्ञानवानहमिति प्रत्ययश्चास्य स्याद् , विरोधामावात् , इति मा निर्णेषीः; तस्य तथोत्पत्त्यसम्भवात् ; ज्ञानवानहमिति हि प्रत्ययो नाऽगृहीते ज्ञानाख्ये विशेषणे विशेष्ये चात्मिन जातूत्पद्यते, स्वमतविरो-धात् "नागृहीतविशेषणा विशेष्ये बुद्धिः" इति वचनात् । गृहीतयो-स्तयोरुत्पद्यत इति चेत् , कुतस्तद्गृहीतिः ?। न तावत् स्वतः, स्वसंवे-दनानभ्युपगमात्, स्वसंविदिते ह्यात्मनि ज्ञाने च स्वतः सा युज्यते, नान्यथा; सन्तानान्तरवत् । परतश्चेत् ,तदपि ज्ञानान्तरं विशेष्यं नागृ-हीते ज्ञानत्वविशेषणे प्रहीतुं शक्यमिति ज्ञानान्तरात् तद्रहणेन भाव्य-मित्यनवस्थानात् कुतः प्रकृतप्रत्ययः ? । तदेवं नात्मनो जडस्वरूपता संगच्छते । नापि कूटस्थनित्यता, यतो यथाविधः पूर्वदशायामात्मा, तथाविध एव चेज्ज्ञानोत्पत्तिसमयेऽपि भवेत् , तदा प्रागिव कथमेष पदार्थ-परिच्छेदकः स्यात् ?प्रतिनियतस्वरूपाप्रच्युतिरूपत्वात् कौटरथ्यस्य;पदा-र्थपरिच्छेदे तु प्रागप्रमातुः प्रमातृरूपतया परिणामात् कुतः कौटस्थ्यामे-ति ? ॥ कत्तीं साक्षाङ्कोक्तिविशेषणयुगळकेन कापिळमतं तिरस्क्रियते, तथाहि-कापिलः कर्तृत्वं प्रकृतेः प्रतिजानीते न पुरुषस्य, "अकर्ता नि-र्गुणो भोका" इति वचनात् । तद्युक्तम् । यतो यद्ययमकर्ता स्यात् तदानीमनुभविताऽपि न भवेत्। द्रष्टुः कर्तृत्वे मुक्तस्यापि कर्तृत्वप्रस-क्तिरिति चेत्। मुक्तः किमकर्तेष्टः ? । विषयसुखादेरकर्तेविति चेत्, कुतः स तथा?। तत्कारणकर्मकर्तृत्वाभावादिति चेत्, तर्हि संसारी ु विषयसुखादिकारणकर्मविशेषस्य कर्तृत्वाद् विषयसुखादेः कर्ता, स एव चाऽनुभविता किं न भवेत् ?। संसार्यवस्थायामात्मा विषयसुखादि-तत्कारणकर्मणां न कर्ता, चेतनत्वाद्, मुक्तावस्थावत्; इत्यतद्पि न सुन्दरम्, स्वेष्टविघातकारित्वात् । संसार्यवस्थायामात्मा न सुखा-देर्भोक्ता, चेतनत्वाद्, मुक्तावस्थावत्; इति स्वेष्टस्यात्मनो भोक्तृत्वस्य विषातात्। प्रतीतिविरुद्धमिष्टविषातसाधनमिद्मिति चेत्, कर्तृत्वामा-

वसाधनमपि किं न तथा ? पुंसः श्रोताऽऽघ्राताऽहमिति स्वकर्तृत्वप्र-तीतेः। अथ श्रोताऽहमित्यादिप्रतीतिरहङ्कारास्पद्म् , अहङ्कारस्य च प्रधा-नमेव कर्रतया प्रतीयत इति चेत् , तत एवानुभवित प्रधानमस्तु। न हितस्याहङ्कारास्पद्त्वं न प्रतिभाति, शब्दादेरनुभविताऽहमिति प्रतीतेः सकळजनसाक्षिकत्वात् । भ्रान्तमनुभवितुरहङ्कारास्पदत्विमिति चेत्, कर्तुः कथं न भ्रान्तम् ?। तस्याहङ्कारास्पद्त्वादिति चेत्, तत एवा-ऽनुभवितुस्तद्भ्रान्तमस्तु । तस्यौपाधिकत्वादहङ्कारास्पद्त्वं भ्रान्त-मेवेति चेत्, कुतस्तदौपाधिकत्वसिद्धिः ?। अथ पुरुषस्वभावत्वा-भावादहङ्कारस्य तदास्पदत्वं पुरुषस्वभावस्यानुभविनृत्वस्यौपाधिक-मिति चेत्। स्यादेवम्, यदि पुरुषस्वभावोऽहङ्कारो न स्यात्। मुक्तस्या-हङ्काराभावादपुरुषस्वभाव एवाहङ्कारः; स्वभावो हि न जातुचित् त-द्वन्तं त्यजति, तस्य निःस्वभावत्वप्रसङ्गादिति चेत् । न, स्वभाव-स्य द्विविधत्वात् सामान्यविशेषपर्यायभेदात्, तत्र सामान्यपर्यायः शाश्वतिकस्वभावः, कादाचित्को विशेषपर्याय इति न कादाचि-त्कत्वात् पुंस्यहङ्कारादेरतत्स्वभावता, ततो न तदास्पदत्यमनुभवितृत्व-स्यौपाधिकम् , येनाभ्रान्तं न भवेत्। ततः सिद्धमात्माऽनुभवितेव कर्ताः अकर्तुर्भोक्तुत्वानुपपत्तेश्च । ननु भोक्तुत्वमप्युपचरित्तमेवास्य, प्रकृति-विकारभूतायां हि दर्पणाकारायां बुद्धौ संक्रान्तानां सुखदु:खादीनां पुरुषः स्वात्मनि प्रतिविक्वोद्यमात्रेण भोक्ता व्यपदिश्यते । तद्शस्यम् , तस्य तथापरिणाममन्तरेण प्रतिबिम्बोदयस्याऽघटनात्, स्फटिका-दावपि परिणामेनैव प्रतिविम्बोद्यसमर्थनात् ; तथापरिणामाभ्यु-पगमे च कुतः कर्तृत्वमस्य न स्यात् ?; इति सिद्धमस्य कर्तृत्वं साक्षा-द्भोक्तृत्वं चेति॥स्वदेहपरिमाण इत्यनेनाऽपि नैयायिकादिपरिकल्पितं सर्वगतत्वमात्मनो निषिध्यते, तथात्वे जीवतत्त्वप्रभेदानां व्यव-स्थानाप्रसिद्धिप्रसङ्गात् । सर्वगतात्मन्येकत्रैव नानात्मकार्यपरि-समाप्तः, सकुन्नानामनःसमायोगो हि नानात्मकार्यम्, तचैकत्रापि युज्यते, नमसि नानाघटादिसंयोगवत् । एतेन युगपन्नानाशरीरे-

न्द्रियसंयोगः प्रतिपादितः । युगपन्नानाशरीरेष्वात्मसमवायिनां सुख-दुःखादीनामनुपपत्तिः, विरोघादिति चेत् । न, युगपन्नानाभेर्यादिष्वाः काशसमवायिनां विततादिशब्दानामनुपपत्तिप्रसङ्गात्, तद्विरोधस्या-विशेषात्। तथाविधशब्दकारणभेदाद् न तद्नुपपत्तिरिति चेत्, सखा-दिकारणभेदात् तदनुपपत्तिरप्येकत्राऽऽत्मनि मा भूद्,विशेषाभावात् । विरुद्धधर्माध्यासादात्मनो नानात्विमिति चेत् , तत एवाकाशनानात्व-मस्त । प्रदेशभेदोपचाराददोष इति चेत्, तत एवात्मन्यप्यदोष: । जननमरणकरणादिप्रतिनियमोऽपि सर्वगतात्मवादिनां नाऽऽत्मबहुत्वं साधयेत्, एकत्राऽपि तदुपपत्तेः, घटाकाशादिजननविनाशादिवतः न हि घटाकाशस्योत्पत्तौ घटाकाशस्योत्पत्तिरेव, तदाविनाशस्यापि दर्श-नात्; नापि विनाशे विनाश एव, जननस्यापि तदोपलम्भात्; स्थितौ वा न स्थितिरेव विनाशोत्पादयोरिप तदा समीक्षणात्। सति बन्धे न मोक्षः, सति वा मोक्षे न बन्धः स्यात् , एकत्रात्मनि विरोधादिति चेत्। न, आकाशेऽपि सति घटवन्धे घटान्तरमोक्षाभावप्रसङ्गात् ; सति वा घट-विश्लेषे घटान्तरविश्लेषप्रसङ्गात् । प्रदेशभेदोपचाराद् न तत्प्रसङ्ग इति चेत्, तत एवात्मनि न तत्त्रसङ्गः । नभसः प्रदेशभेदोपगमे जीवस्या-ऽप्येकस्य प्रदेशभेदोऽस्त्वित कुतो जीवतत्त्वप्रभेदृन्यवस्था ? यतो न्याप-कत्वं स्यात् । नन्वात्मनो व्यापकत्वाभावे दिग्देशान्तरवार्तिपरमाणु-भिर्युगपत्संयोगाभावादाद्यकर्माभावः, तद्भावादन्त्यसंयोगस्य तन्निमि-त्तरारीरस्य, तेन तत्संबन्धस्य चामावादनुपायसिद्धः सर्वदा सर्वेषां मोक्षः स्यात्। अस्तु वा यथा कथिचच्छरीरोत्पत्तिः, तथापि सावयवं श-रीरं प्रत्यवयवमनुप्रविशन्नात्मा सावयवः स्यात् , तथा चास्य पटादिवत् कार्यत्वप्रसङ्गः । कार्यत्वे चासौ विजातीयैः सजातीयैर्वा कारणैरा-रभ्येत । न प्राच्यः प्रकारः, विजातीयानामनारम्भकत्वात् । न द्वि-तीयः, यतः सजातीयत्वं तेषामात्मत्वाभिसंबन्धादेव स्यात्, तथा चा-त्मभिरारभ्यते इत्यायातम्; एतचायुक्तम्, एकत्र शरीरेऽनेकात्मनामा-त्मारम्भकाणामसम्भवात्, सम्भवे वा प्रतिसन्धानानुपपत्तिः; न ह्यन्येन

ष्टप्रमन्यः प्रतिसन्धातुमईति अतिप्रसङ्गात् ,तदारभ्यत्वे चास्य घटवदव-यविकयातो विभागात् संयोगविनाञ्चाद् विनाञ्चः स्यात् । शरीरपिरणामत्वे चात्मनो मूर्त्तत्वातुषङ्गाच्छरीरेऽनुप्रवेशो न स्यात् , मूर्त्ते मूर्त्तस्यानुप्रवे-शिवरोधात् ; ततो निरात्मकमेवाखिछं शरीरमनुषज्यते । कथंवा तत्प-रिमाणत्वे तस्य बाळशरीरपिरमाणस्य सतो युवशरीरपिरमाणस्वी-कारः स्यात् ? तत्परिमाणपिरत्यागात् ,तदपिरत्यागाद्वा । परित्यागाचेत् , तदा शरीरवत् तस्यानित्यत्वप्रसङ्गात् परलेकाद्यभावानुषङ्गः । अथापिर-त्यागात् , तन्न, पूर्वपरिमाणापिरत्यागे शरीरवत् तस्योत्तरपरिमाणो-रपत्त्यनुपपत्तेः । तथा—

"यदि वपुष्परिमाणपवित्रितं वदसि जैनमतानुग ! पृरुषम् । वद तदा कथमस्य विखण्डने भवति तस्य न खण्डनडम्बरम्?"॥१॥ अत्राभिद्ध्महे- यद्भ्यधायि-नन्वात्मनो व्यापकत्वाभाव इत्यादि, तद्सत्यम्, यद् येन संयुक्तं तदेव तं प्रत्युपसर्पतीति नियमासंभवात्; अयस्कान्तं प्रत्ययसस्तेनाऽसंयुक्तस्याऽप्याकृषणोपछन्धेः।अथासंयुक्तस्या-ऽप्याकर्षणे तच्छरीरारम्भं प्रत्येकमुखीभूतानां त्रिभुवनोदरविवरवर्तिपर-माणूनामुपसर्पणप्रसङ्गाद् न जाने कियत्परिमाणं तच्छरीरं स्यादिति चेत्। संयुक्तस्याऽप्याकर्षणे कथं स एव दोषो न भवेत् ? आत्मनो व्यापक-त्वेन सकलपरमाणूनां तेन संयोगात्। अथ तद्भावाविशेषेऽप्यदृष्टवशाद् विवक्षितशरीरोत्पादनानुगुणा नियता एव परमाणव उपसर्पन्तिः तदि-तरत्रापि तुल्यम् । यचान्यदुक्तम्-सावयवं शरीरं प्रत्यवयवमनुप्रविश-न्नात्मेत्यादि, तद्प्युक्तिमात्रम्, सावयवयत्वकार्यत्वयोः कथब्निचदा-त्मन्यभ्युपगमात् । न चैवं घटादिवत् प्राक्प्रसिद्धसमानजातीयावयवार-भ्यत्वप्रसक्तिः; न खळु घटादाविप कार्ये प्राक्प्रसिद्धसमानजातीय-कपालसंयोगारभ्यत्वं दृष्टम् , कुम्भकारादिव्यापारान्विताद् मृत्पिण्डात् प्रथममेव पृथुनुभ्नोद्राद्याकारस्याऽस्योत्पत्तिप्रतीतेः । द्रव्यस्य हि पूर्वाकारपारित्यागेनोत्तराकारपरिणामः कार्यत्वम् , तच बहिरिवा-न्तरप्यनुभूयत एव । न च पटादौ स्वावयवसंयोगपूर्वककार्यत्वो-



घट्टनमविरुद्धमेवेति तनुपरिमाण एवाऽऽत्माऽङ्गीकर्तव्यो न व्यापकः। तथा चाऽऽत्मा व्यापको न भवति, चेतनत्वात् , यत्तु नैवं न तच्चेतनं यथा व्योम, चेतनश्चात्मा, तस्माद्व्यापकः । अव्यापकत्वे चाऽस्य तत्रै-वोपलभ्यमानगुणत्वेन सिद्धा शरीरपरिमाणता ॥ प्रतिक्षेत्रं वि-भिन्न इसनेन तु विशेषणेनाऽऽत्माऽद्वैतमपास्तम् । एतदपासनप्रका-रश्च प्रागेव शोक्त इति न पुनरुच्यते ॥ पौद्गछिकादृष्टवानिति नास्ति-कादिमतमत्यसितुम् । तथाहि-नास्तिकस्तावद् नाऽदृष्टिमष्टवान् । स प्रष्टव्यः-किमाश्रयस्य परलोकिनोऽभावात् , अप्रत्यक्षत्वाद् , विचाराक्षम-त्वात्, साधकाभावाद् वाऽदृष्टाभावो भवेत्?। न तावत् प्रथमात्, परलो-किनः प्राक्प्रसाधितत्वात्। नाऽप्यप्रत्यक्षत्वात्, यतस्तवाऽप्रत्यक्षं तत्, सर्व-प्रमातृणां वा । प्रथमपक्षे त्वित्पतामहादेरप्यभावो भवेत्, चिरातीतत्वे-न तस्य तवाऽत्रत्यक्ष्त्वात् ; तद्भावे भवतोऽप्यभावो भवेदित्यहो ! नवीना वादवैदुग्धी । द्वितीयकल्पोऽप्यल्पीयान् , सर्वप्रमातृप्रसक्षमदृष्ट-निष्टङ्कानिष्णातं न भवतीति वादिना प्रत्येतुमशक्तेः; प्रतिवादिना तु तदाऽऽकलनकुशलः केवली कक्षीकृत एव । विचाराक्षमत्वमप्य-क्षमम्, कर्कशतकेँ सार्क्यमाणस्य तस्य घटनात् । नन् कथं घटते ? तथाहि-तद्निमित्तं सनिमित्तं वा भवेत् । न तावद्निमित्तम्, सदा सत्त्वासत्त्वयोः प्रसङ्गात् " निखं सत्त्वमसत्त्वं वा हेतोरन्या-नपेक्षणात्"। यदि पुनः सनिमित्तम्, तदाऽपि तन्निमित्तमदृष्टान्तरमेव, रागद्वेषादिकषायकालुष्यम् , हिंसादिकिया वा । प्रथमे पक्षेऽनवस्था-व्यवस्था । द्वितीये तु न कदापि कस्यापि कर्माभावो भवेत् , तद्धेतो-रागद्वेषादिकषायकालुष्यस्य सर्वसंसारिणां भावात् । तृतीयपक्षोऽप्य-पापपुण्यहेतुत्वसंमतयोहिंसाऽर्हत्पूजादिक्रिययोर्व्यभिचार-दर्शनात्-क्रपणपशुपरम्पराप्राणप्रहाणकारिणां कपटघटनापटीयसां पि-तृमातृमित्रपुत्रादिद्रोहिणामपि केषांचिचपळचारुचामरश्वेतातपत्रपात्र-पार्थिवश्रीदर्शनात्, जिनपतिपद्पङ्कजपूजापरायणानां निखिलप्राणि-परम्पराऽपारकरुणाक्रपाराणामपि केषांचिदनेकोपद्रवदारिद्यमुढाका-

न्तत्वाऽऽलोकनादिति ॥ अत्र त्रूमः-पक्षत्रयमप्येतत् कक्षीक्रियत एव । प्राच्याऽदृष्टान्तरवरागो हि प्राणी रागद्वेषादिना प्राणव्यपरोपणादि कुर्वाणः कर्मणा बध्यते । न च प्रथमपक्षेऽनवस्था दौरूय्याय, मूलक्ष्य्यकरत्वाभावाद् , वीजाङ्कुरादिसन्तानवत् तत्सन्तानस्याऽनादित्वेनेष्टत्वात् । द्वितीयेऽपि यदि कस्यापि कर्माभावो न भवेद् मा भूत्, सिद्धं तावददृष्टम् । मुक्तिवादे तद्मावोऽपि प्रसाधयिष्यते । तृतीये तु या हिंसावतोऽपि समृद्धः, अईत्युजावतोऽपि दारिद्याऽऽप्तिः; साक्ष्मण प्रागुपात्तस्य पापानुवन्धिनः पुण्यस्य, पुण्यानुवन्धिनः पापस्य च फल्यम् । तत्कियोपातं तु कर्म जन्मान्तरे फल्लियतीति नाऽत्र नियतकार्यकारणभावव्यभिचारः । साधकाभावादिप नाऽदृष्टाभावः, प्राक्ष्यसा-धितप्रामाण्ययोरागमाऽनुमानयोस्तस्यसाधकयोभीवात् । तथा च "शुभः पुण्यस्य " " अशुभः पापस्य" इलागमः । अनुमानं तु—तुल्यसाधनानां कार्ये विशेषः सहेतुकः, कार्यत्वात् , कुम्भवत् ।

" दृष्टश्च साध्वीसुतयोर्थमयोस्तुल्यजन्मनोः । विशेषो वीर्यविज्ञानवैराग्यारोग्यसंपदाम् " ॥ १ ॥ न चायं विशेषो विशिष्टमदृष्टकारणमन्तरेण । यद् चुर्जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणसिशाः–

"जी तुझसाइणाणं फले विसेसी ण सी विणा हेउं। कज्जत्ताओं गीयम! घडीव्य हेऊ य से कम्मं "॥१॥

अथ यथैकप्रदेशसंभवानामि वदरीकण्टकानां कौटिल्यार्ज-वादिविशेषः, यथा वैकसरसीसंभूतानामि पङ्कजानां नील्यवलपा-टलपीतशतपत्रसहस्रपत्रादिभेंदः; तथा शरीरिणामि स्वभावादेवाऽयं विशेषो भविष्यति । तदशस्यम्, कण्टकपङ्कजादीनामिष प्राणि-त्वेन परेषां प्रसिद्धेसतद्दृष्टान्तावष्टम्भस्य दुष्टत्वात्; आहारक्षत-रोहदोहदादिना वनस्पतीनामिष प्राणित्वेन तैः प्रसाधनात् ।

९ यस्तुत्यसाधनानां फले विशेषों न स विना हेतुम् । कार्यत्वतः, गौतम! घट इव हेतुश्व स कर्म ॥ ९ ॥

अथ गगनपरिसरे मकरकरितुरङ्गकुरङ्गभृङ्गाराङ्गाराद्याकाराननेक-प्रकारान् विश्रद्धश्राणि, न च तान्यपि चेतनानि वः संमतानिः तद्वत तनुभाजोऽपि राजरङ्कादयः सन्त्वित चेत्। तद्सत्, तेषामपि जगददृष्टवशादेव देवपद्वीपरिसरे विचरतां विचित्राकारस्वीकारात् । कश्चायं स्वभावो यद्वशाज्जगद्वैचित्र्यमुच्यते ?। किं निर्हेतुकत्वम्, स्वात्महे-तुकत्वम् , वस्तुधर्मः, वस्तुविशेषो वा। आद्ये पक्षे सदा सत्त्वस्य, असत्त्व-स्य वा प्रसङ्गः । द्वितीये आत्माश्रयत्वं दोषः, अविद्यमानो हि भावात्मा कथं हेतुः स्यात् ?; विद्यमानोऽपि विद्यमानत्वादेव कथं स्वोत्पाद्यः स्यात् ? । वस्तुधर्मोऽपि दृदयः कश्चित्,अदृदयोवा। दृदयस्तावद्नुपल-म्भवाधितः । अदृश्यस्तु कथं सत्त्वेन वक्तुं शक्यः ? । अनुमानात् तु तन्निर्णयेऽदृष्टानुमानमेव श्रेयः । वस्तुविशेषश्चेत् स्वभावो भूतातिरिक्तो भूतस्वरूपो वा । प्रथमे मूर्तोऽमूर्तो वा । मूर्तोऽपि दृश्योऽदृश्यो वा । हर्यस्तावद दर्यानुपलम्भवाधितः । अदृश्यस्त्वदृष्टमेव स्वभावभा-षया बभाषे । अमूर्तः पुनः परः परलोकिनः को नामाऽस्तु ?। न चा-दृष्टविघटितस्य तस्य परलोकस्वीकारः, इत्यतोऽप्यदृष्टं स्पष्टं निष्ट-ङ्क्यते । भूतस्वरूपस्तु स्वभावो नरेन्द्रदरिद्रताद्विसहदयभाजोर्थ-मळजातयोरुत्पादकस्तुल्य एव विळोक्यते, इति कौतस्कुतस्तयोर्विशेषः स्यात् ?। तद्दर्शनात् तत्राऽद्यष्टभूतविशेषानुमानेन नामान्तरित-रोहितमदृष्टमेवानुमितिसिद्धं दृष्टम् ; इतोऽपि-बालशरीरं शरीरा-न्तरपूर्वकम्, इन्द्रियादिमत्त्वात्, तरुणशरीरवत् । न च प्राचीनभ-वातीतततुपूर्वकमेवेदम् , तस्य तद्भवावसान एव पटुपवनपेरिता-तितीत्रचिताञ्वलनञ्वालाकलापप्लुष्टतया मस्मसाद्भावादपान्तराल-गतावभावेन तत्पूर्वकत्वानुपपत्तेः । न चाऽशरीरिणो नियतगर्भ-देशस्थानप्राप्तिपूर्वकशरीरप्रहो युज्यते, नियामककारणामावात् । स्वभावस्य तु नियामकत्वं प्रागेव व्यपास्तम् । ततो यच्छरीरपू-र्वकं बालशरीरं तत्कर्ममयमिति । पौद्गलिकं चेद्मदृष्टमेष्टव्यम्, आत्मनः पारतन्त्र्यनिमित्तत्वादु , निगडादिवत् । क्रोधादिना व्यभिचार इति चेत् । न, तस्याऽऽत्मपरिणामरूपस्य पारतन्त्र्य-स्वभावत्वात् ; तिन्निमित्तभूतस्य तु कर्मणः पौद्गलिकत्वात् । एवं सीधु-स्वादनोद्भवित्तवैकल्यमि पारतन्त्र्यमेव, तद्भेतुस्तु सीधु पौद्गलिकमे-वेति नैतेनाऽपि व्यभिचारः । ततो यद् यौगरात्मविशेषगुणलक्षणम् , कापिळैः प्रकृतिविकारस्वरूपम् , सौगतैर्वासनास्वभावम् , ब्रह्मवादि-भिरविद्यास्वरूपं चाऽदृष्टमवादि; तद्पास्तम् । विशेषतः पुनरमीपां नि-षेषो विस्तराय स्यादिति न कृतः ॥ ५६ ॥

अथात्मन एव विशेषणान्तरमाहुः—

# तस्योपात्तपुंस्त्रीशरीरस्य सम्यग्ज्ञानिकयाभ्यां कृत्स्वकर्मक्षयस्वरूपा सिद्धिः ॥ ५७ ॥

तस्याऽनन्तरनिरूपितरूपस्याऽऽत्मनः, उपात्तपुंस्रीशरीरस्य स्वी-कृतपुरुषयोषिद्वपुषः, एतेन स्त्रीनिर्वाणद्वेषिणः काष्टाम्बरान् शिक्ष-यन्ति । सम्यग्**ज्ञानं च यथावस्थितवस्तुतत्त्वाव**बोधः, क्रिया च तपश्चरणादिका, ताभ्याम् । ननु सम्यग्दर्शनमपि कुत्स्नकर्मक्ष-यकारणमेव । यदाहु:-" सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः " इति, तत् कथिमह नोपिद्ष्ष्टम् ?। उच्यते । सम्यग्ज्ञानोपादानेनैव तस्याक्षिप्तत्वात्, द्वयोरप्यनयोः सहचरत्वात् । सम्यग्ज्ञानस्य क्रि-यातः पृथंगुपादानाद् या किया सम्यग्ज्ञानपूर्विका सैव तत्कारणम् , न पुर्नामध्यात्वमलपटलावलुप्तविवेकविकलानां मिथ्याज्ञानपूर्विका क-न्दफलमूलरौवालकवलनादिका । कुत्स्नस्याऽष्टप्रकारस्यापि, न तु क-तिपयस्य, जीवनमुक्तेरनभिधित्सितत्वात् । कर्मणो ज्ञानावरणादेरद्द-ष्ट्रस्य, न तु बुद्धवादिगुणानामिप, नापि ज्ञानमात्रसंतानस्य । क्षयः सामस्त्रेन प्रलयः स्वरूपं यस्याः सा तथा । एतेन नैयायिक-सौगतोपकल्पितमुक्तिप्रतिक्षेपः । एवंविधा सिद्धिर्मोक्षो भवति । इह केचिज्ज्ञानादेव मोक्षमास्थिषत, तथाह्येते ब्रुवते-सम्यग्ज्ञान-मेव फलसंपादनप्रत्यलम् , न क्रियाः अन्यथा मिध्याज्ञानादपि

क्रियायां फलोत्पादप्रसङ्गात् । यदुक्तम्-

"विज्ञप्तिः फलदा पुंसां न क्रिया फलदा मता। मिथ्याज्ञानात् प्रवृत्तस्य फलाऽसंवाददर्शनात् "॥१॥

तथा—

"श्रियः प्रसूते विपदो रूणिद्ध यशांसि दुग्धे मिलनं प्रमाष्टि । संस्कारशौचेन परं पुनीते शुद्धा हि बुद्धिः कुलकांमधेतुः " ॥१॥ क्रियावादिनस्तु वदन्ति-क्रियेव फलहेतुर्न ज्ञानम्, भक्ष्यादिविज्ञा-नेऽपि क्रियामन्तरेण सौहित्यादिफलानुस्पादात् । यदवाचि-

"क्रियेव फल्टरा पुंसां न ज्ञानं फल्टरं मतम् । यतः स्त्रीभक्ष्यभोगज्ञो न ज्ञानात् सुखितो भवेत् " ॥ १ ॥ तथा–

"शास्त्राण्यधीत्याऽपि भवन्ति मूर्खा यस्तु क्रियावान् पुरुषः स विद्वान् । संचिन्त्यतामौषधमातुरं हि न ज्ञानमात्रेण करोत्यरोगम् "॥१॥

अत्र त्रूमहे- यदुक्तम्-सम्यग्ज्ञानमेव फल्लसंपादनप्रयल्णिस्यादि, तत् 'स्त्रीभक्ष्यभोगज्ञो न ज्ञानात् सुखितो भवेत्' इत्यनेन क्रियावादिनैव व्यपास्तम् , इत्युपेक्षणीयभेव । ततः सम्यग्ज्ञानं सम्यक्षित्रयासध्रीची-नमेव फल्लिसिद्धिनिवन्धनिमत्यभ्युगगन्तव्यम् ; न तुज्ञानेकान्तः कान्तः । क्रियेकान्तोऽपि भ्रान्त एव । 'यतः स्त्रीभक्ष्यभागज्ञो न ज्ञानात् सुखितो भवेन् । यतः सम्यग्ज्ञानकारणेकान्तवादिनामयमुपालम्भो न पुन्तस्माकम् , सम्यग्ज्ञानिकययोरुभयोरिप परस्परापेक्षयोः कार्पाल्यस्वीकारात् । न च नितिम्बनीमोदकादिगोचरायां प्रवृत्तौ तद्विज्ञानं सर्वथा नास्त्येव, यतः क्रियाया एव तत्कारणता कल्प्येत । तद्वोचरविज्ञानसनाथैव तत्र प्रवृत्तिः प्रीतिपरम्परोत्पादनप्रत्यलाः अन्यथोन्मत्तम् चित्रतेषि प्रौढप्रेमपरायणप्रणयिनीनिविद्याक्षेपिक-याऽपि तद्वत्यादाय कि न स्यात् ?। अथासौ क्रियेव तत्त्वतो न भवति, सेव हि क्रिया तात्त्वकी या स्वकीयकार्याऽप्यभवारिणीः इन्त ! तर्हि तद्वेव तात्त्वकं ज्ञानं यत् स्वकीयकार्याव्यभिचारीति कथं स्त्रीभक्ष्य-

भोगज्ञ इत्युपालम्भः शोभेत ?। ततः कार्यमर्जयन्ती यथा निश्चयनयेन किया क्रियोच्यते, तथा ज्ञानमिषः, इति कचिद् व्यभिचाराभावाद् द्वयमेवैतत् फलोत्पित्तकारणमनुगुणिमति। अथ भवत्वेतत्कारणिका मुक्तिः, तथापि बुद्धवादीनां नवानामात्मविशेषगुणानां योऽत्यन्तमुच्छेदः, तद्द्व्ये स्वीकर्तव्याः न पुर्नानः शेषकर्मश्चयलश्चणा। तथा चानुमानम् न वानामात्मविशेषगुणानां सन्तानोऽत्यन्तमुच्छिद्यते, सन्तानत्वात्, योयः सन्तानः स सोऽत्यन्तमुच्छिद्यते यथा प्रदीपसन्तानः, तथा चायम्, तस्माद्त्यन्तमुच्छिद्यत इति। " न ह वै सशरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहितरस्ति", "अशरीरं वा वसन्तं प्रियाप्रिये न स्पृशतः" इत्यादयो वेदान्ता अपि नादशीमेव मुक्तिमादिशन्ति। अपि च-

"यावदात्मगुणाः सर्वे नोच्छित्रा वासनादयः। तावदात्यन्तिकी दुःखव्यावृत्तिर्न विकल्प्यते ॥ १ ॥ धर्माधर्मानामित्तो हि संभवः सुखदुःखयोः । मूलभूतौ च तावेव स्तम्भौ संसारसद्मनः ॥ २ ॥ तदुच्छेदे च तत्कार्यशरीराद्यनुपष्ठवात्। नात्मनः सुखदुःखे स्त इत्यसौ मुक्त उच्यते ॥ ३ ॥ इच्छाद्वेषप्रयत्नादि भोगायतनबन्धनम्। डिच्छन्नभोगायतनो नात्मा तैरिप युज्यते ॥ ४ ॥ तदेवं धिषणादीनां नवानामपि मूलतः। गुणानामात्मनो ध्वंसः सोऽपवर्गः प्रतिष्ठितः ॥ ५ ॥ ननु तस्यामवस्थायां कीदृगात्माऽविश्वाच्यते ?। स्वरूपैकप्रतिष्ठानः परित्यक्तोऽखिळेर्गुणैः ॥ ६॥ ऊर्मिषद्कातिगं रूपं तद्स्याहुर्मनीषिणः। संसारबन्धनाधीनदु:खक्लेशाद्यदूषितम् "॥ ७॥ ऊर्मयः कामकोधमदगर्वछोभदम्भाः। "प्राणस्य क्षुत्पिपासे द्वे मनसः शोकमूढते । जरामृत्यू शरीरस्य षड्डार्मरिहतः शिवः "॥१॥

इति तु पुराणे ।। अत्र त्रूमः —यद्वादि- सन्तानत्वादिति, तत्र किमिदं सन्तानत्वं नाम ? किमुपादानोपादेयभावप्रबन्धेन प्रवर्तमान-त्वम्, कार्यकारणभावप्रबन्धेन प्रवृत्तिः, अपरापरदार्थोत्पत्तिमात्रता वा । आद्यः पक्षः सावद्यः, आश्रयासिद्धिस्वरूपासिद्धतयोरापत्तेः, बुद्धवादिनवक्षणानामुपादानापादेयभावरूपतया सन्तानस्य सौगताना-मेव संमतत्वात् ; आत्मनः समवायिनः, आत्ममनः संयोगादसमवायिनः, अदृष्टादेनिमित्ताच तरात्मगुणोत्पाद्प्रतिपाद्नात् । एतेन द्वितीयपक्षोऽपि व्यपास्तः, बुद्धवादिक्षणानां कार्यकारणभावमात्रस्याऽपि तैरस्वी-प्रलयप्रलीनबुद्धयादेरप्यात्मनः पुनर्बुद्धयायुत्पादाङ्गीका-रात् । तृतीयपक्षेऽपि व्यभिचारः, अपरापरेषामुत्पादुकानां पट-कटकपाटादीनां सन्तानत्वेऽप्यत्यन्तमनुच्छिद्यमानत्वात्। अथैकाश्रया-ऽपरापरोत्पत्तिः सन्तानः, ततो नैष दोषः; तर्हि तादृंशं सन्तानत्वं प्रदीपे नास्तीति साधनवैकल्यं दृष्टान्तस्यः परमाणुपाकजरूपादिभिश्च व्यभि-चारी हेतु:, तथाविधसन्तानत्वस्य तत्र सद्भावेऽप्यत्यन्तोच्छेदाभावात्। अपि च, संतानत्वमपि भविष्यत्यत्यन्तानुच्छेदश्च, विपर्यये वाधकप्रमाणा-भावात् , इति सन्दिग्धविपक्षव्यावृत्तिकत्वाद्प्यैनकान्तिकोऽयम् । विरुद्ध-श्च, शब्दबुद्धिविद्युत्प्रदीपादिष्वत्यन्तानुच्छेदवत्त्वेव सन्तानत्वस्य व्यव-स्थानात् ;शब्दबुद्धिविद्युत्प्रदीपाद्यो हि पर्याया द्रव्यरूपतया स्थास्नव एव, तदुद्रव्याविष्वग्भूतं पर्यायान्तरमुत्पादयन्त एव प्रध्वंसन्ते । न पुनरमी-षामसन्तमुच्छेदः सूपपादः, उत्पादव्ययधौव्याणां परस्परानिरपेक्षाणां खरविषाणप्रख्यत्वात् । तथाहि- नास्ति कचिद्त्यन्तमुच्छेदः, स्थि-त्युत्पादरहितत्वात् , खरविषाणवत् ; इति न प्रस्तुतानुमानाद् बुद्ध्या-दिगुणोच्छेदरूपा सिद्धिः सिध्यति । नापि न ह वै सशरीरस्येत्यादि-गदितागमात् , शुभाशुभादृष्टपरिपाकप्रभवेन भवसम्भविनी हि प्रियाप्रिये परस्परानुषक्ते अपेक्ष्याऽयं व्यवस्थितः; सकलादृष्टक्षयका-रणकं पुनरैकान्तिकात्यन्तिकरूपं केवलमेव प्रियं निःश्रेयसदशा-यामिष्यते, तत् कुतः प्रतिषिष्यते ?। आगमार्थश्रायमित्थमेव सम-

र्थनीयः, यत एतदर्थानुपातिन्येव स्मृतिरपि विलोक्यते– "सुस्रमात्यन्तिकं यत्र बुद्धिप्राह्यमतीन्द्रियम् । तं वै मोक्षं विजानीयाद् दुष्प्रापमकृतात्मभिः " ॥ १ ॥

न चायं सुखशब्दो दु:खाभावमात्रे वर्तनीय:, मुख्यसुख-वांच्यतायां वाधकाभावात् । न च भवदुदीरितो मोक्षः पुंसा-मुपादेयतया संमतः, को हि नाम शिलाशकलकल्पमपगतसकल-सुखसंबद्देनस्पर्शमात्मानसुपपाद्यितुं यतेत ? । सोपाधिकसावधि-कपरिमितानन्द्निष्यन्दात् स्वर्गाद्प्यधिकमनवधिकनिरतिशयनैस-र्गिकाऽऽनन्दसुन्दरमपरिम्छानतत्संवेदनसामध्ये चतुर्थे पुरुषार्थ-माचक्षते विचक्षणाः । यदि तु जडः पाषाणनिर्विशेष एव तस्यामवस्थायामात्मा भवेत्, तत् कृतमपवर्गेण, संसार एव वर-मस्तुः यत्र तावदन्तराऽन्तराऽपि दुःखकलुषितमपि सुखमुपभुज्यते । चिन्त्यतां तावदिदम्-किमल्पसुखानुभवो भव्यः, उत सर्वसुखोच्छेद ए-व ?। अथास्ति तथाभूते मोक्षे लाभातिरेकः प्रेक्षाणाम् । ते ह्येवं वि-वेचयन्ति-दु:खसंस्पर्शशून्यशाश्वतिकसुखसंभोगासंभवाद् चाऽवदयहातव्यत्वाद् विवेकहानस्य चाशक्यत्वाद् विषमधुनी इवैकत्रा-ऽमत्रे पतिते उमे अपि सुखदुःखे सञ्येयातामितिः; अतश्च संसाराद् मोक्षः श्रेयान् यत्राऽयमियानतिदुःसहो दुःखप्रबन्धोऽवळुप्यते; वरमि-यती कादाचित्कसुखकणिका सक्ता, न तु तस्याः कृते दुःखभार-इयान् व्यूढ इति । तत्र दुःखसंस्पर्शशून्यशाश्वतिकसुखसम्भोगा-सम्भवादित्यत्र शाश्वतिकमनादिनिधनम् , यद्वाऽऽदिमद्पि प्रध्वं-सनद्पर्यवसानं सुखं विवक्षितम् । तत्रादिपर्यवसानशून्यं सुखं तावत् प्रेक्षाणामुपादित्सागोचर एव न भवति सदैव प्राप्तत्वात् , इति कुत-स्तद्भावः तत्राऽप्रश्वतौ प्रेक्षाकारिणां कारणमभिधीयते ? । द्वितीयं तु सुखं भवत्येव तत्प्रवृत्तिनिमित्तम् । न च तस्याऽसंभवः, बाधकप्रमा-णाभावात् । अनन्तं च तत्, तदानीं विनाशकारणाभावात् । तद्वि-नाशकारणं हि कर्म, न च तदानीं तदिस्त, तस्य समूलमुन्मूलित-

स्वात् । मिथ्यात्वाविरतिकषाययोगळक्षणस्य तत्कारणस्याभाः वाच न पुनरिप कर्मनिर्माणम् । कारणाभावात् तादृशसुखोत्पादः-एव नास्तीति चेत्। न, सकलकर्मोपरमस्यैव तत्कारणस्य सद्भाः वात्। यचोक्तम्-विवेकहानस्य चाशक्यत्वादिति, तदेवमेव, सांसारि-कसुखस्यैतादृशत्वात् ; तद्धि मधुदिग्धधाराकरालमण्डलाप्रप्रासवद् दुःखाकरोतीति युक्ता.मुभुशूणां तिज्ञहासा, किन्त्वासन्तिकसुख-विशेषिष्टिप्सूनामेव । ये अपि विषमधुनी एकत्राऽमत्रे संपृक्ते परित्य-ज्येते, ते अपि सुखिवशेषिङसयैव । किञ्च, यथा प्राणिनां संसारा-वस्थायां सुखमिष्टम्, दुःखं चानिष्टम्; तथा मोक्षावस्थायां दुःखनिवृत्ति-रिष्टा, सुखनिवृत्तिस्विनिष्टैव । ततो यदि त्वद्भिमतो मोक्षः स्यात्, तदा न प्रेक्षावतामत्र प्रवृत्तिः स्याद्, भवति चेयम् । ततः सिद्धं मोक्षः सुखसंवेदनस्वभावः, प्रेक्षावत्प्रवृत्तिविषयत्वाऽन्यथानुपपत्तेरिति । अथ सुखसंवेदनैकस्वभावो यदि मोक्षः स्यात्, तदा तद्रागेण प्रयतमानो मुमुक्षुने मोश्रमधिगच्छेत्; न हि रागिणां मोश्लोऽस्तीति मोक्षविदः, तस्य बन्धनात्मकत्वात् । तद्युक्तम् । यो हि सुखसाध-नेषु शब्दादिष्वभिष्वङ्गः स रागो बन्धमात्मकः, तस्य विषयार्जनरक्ष-णादिप्रवृत्तिद्वारेण संसारहेतुत्वात् । अनन्ते तु सुखे यद्यपि रागस्त-थाऽप्यसौ सर्वविषयार्जनादिनिवृत्तिमोक्षोपायप्रवृत्त्योरेव हेतुः; अन्यथा तस्य सुखस्य प्राप्तुमशक्यत्वात् । न हि तद् विषयसाध्यम्, नापि तत्थीयते, येन विषयसुखार्थीमव पुनः पुनस्तद्थे हिंसादि-ष्वऽपि प्रवर्तेत । तन्न बन्धहेतुर्मुमुक्षोरिस्त रागः, स्पृहामात्ररूपो ऽपि चासौ परां कोटिमारूढस्थास्य निवर्तते, "मोक्षे भवे च सर्वेत्र निस्पृ-हो मुनिसत्तमः" इति वचनात्; अन्यथा दुःखनिवृत्त्यात्मकेऽपि मोक्षे प्रयतमानस्य दुःखद्वेषकषायकालुष्यं किं न स्यात् ? । अथ नास्येव मुमुक्षोर्द्धेषः।रागद्वेषौ हि संसारकारणमिति तौ मुमुक्षुर्मुश्वति, द्वेष्टि च दु:खम् , इति कथमिदं सङ्गच्छेत ? इति चेत्।तदितरत्राऽ<mark>पि तुल्यम्। इति</mark> सिद्धं कुत्तनकर्मक्षयात् परमसुखसंवेदनात्मा मोक्षः, न बुद्ध्यादिनिशेष-



गुणोच्छेदरूप इति ॥ अथ दिक्पटाः प्रकटयन्ति-भवत्वेतादृशस्वरूपो मोक्षः, स तुपात्तस्त्रीशरीरस्यात्मन इति न मृष्यामहे । न खल स्नि-यो मुक्तिभाजो भवन्ति । तथा च प्रभाचन्द्र:-स्त्रीणां न मोक्षः, पुरुषेभ्यो हीनत्वादु, नपुंसकादिवदिति । अत्र त्रुम:-सामान्येनाऽत्र धर्मित्वेनोपात्ताः स्त्रियः, विवादास्पदीभृता वा । प्राचि पक्षे पक्षेकदे-शे सिद्धसाध्यता, असंख्यातवर्षायुष्कदुष्पमादिकाछोत्पन्नतिरश्चीदेव्य-भव्यादिस्त्रीणां भूयसीनामस्माभिरपि मोक्षाभावस्याभिधानात् । द्वितीये तु न्यूनता पक्षस्य, विवादास्पदीभूतेति विशेषणं विना नियत-स्त्रीलाभाभावात् , प्रकरणादेव तल्लाभे पक्षोपादानमिप तत एव का-र्व न स्यात्; तथाऽप्युपादाने नियतस्यैव तस्योपादानमवदातम्; यथा धानुष्कस्य नियतस्यैव लक्ष्यस्योपद्र्शनमिति । हेतुकृतः पुरुषाप-कर्षोऽपि योपितां कुतस्यः ? किं सम्यग्दर्शनादिरत्नत्रयाभावेन, विशि-ष्ट्रसामध्यीसत्त्वेन, पुरुषानभिवन्द्यत्वेन, स्मारणाद्यकर्तृत्वेन, अमहर्द्धि-कत्वेन. मायादिप्रकर्षवत्त्वेन वा । प्राचि प्रकारे कुतः स्त्रीणां रक्षत्र-याभावः ?। स चीवरपरिप्रहत्वेन चारित्राभावादिति चेत्। तद्चतुर-सम् । यतः परिम्रहरूपता चीवरस्य शरीरसंपर्कमात्रेण, परिभुज्य-मानत्वेन, मूर्च्छाहेतुत्वेन वा भवेत् । प्रथमपक्षे क्षित्यादिना शरीरसं-पाँकणाऽप्यपरिप्रहेण व्यभिचार: । द्वितीयप्रकारे चीवरपरिभोग-स्तासामशक्यत्यागतया, गुरूपदेशाद् वा । नाद्यः पक्षः, यतः संप्रत्यपि प्राणानिप त्यजन्त्यो याः संदृश्यन्ते, तासामैकान्तिकात्यन्तिकानन्द-संपर्दाथनीनां बाह्यचीवरं प्रति का नामाशक्यत्यागता ?, नम्रयोगिन्यश्च काश्चिदिदानीमपि प्रेक्ष्यन्त एव । द्वितीयपक्षोऽपि न सूक्ष्मः, यतो विश्वजनीनेन विश्वद्शिना परमगुरुणा भगवता मुमुक्षुपक्ष्मलाक्षीणां यदेव संयमोपकारि, तदेव चीवरोपकरणं " नो कप्पदि निग्गंशीए अचेळाए होत्तए" इत्यादिनोपदिष्टम् ,प्रतिलेखनकमण्डलुप्रमुखवत् ,इति कथं तस्य परिभोगात् परिग्रहरूपता ?, प्रतिलेखनादिधर्मोपकरणस्यापि तस्त्रसङ्गात । तथा च---

''यत संयमोपकाराय वर्त्तते प्रोक्तमेतदुपकरणम्। धर्मस्य हि तत् साधनमतोऽन्यद्धिकरणमाहाऽर्हेन् "।।१॥ जपकारकं हि करणसुपकरणम् , अधिक्रियन्ते घाताय प्राणिनोऽस्मि-न्निति त्वधिकरणम्। अथ प्रतिलेखनं तावत् संयमप्रतिपालनार्थे भगवतो-पदिष्टम्, वस्त्रं तु किमर्थमिति ?; तद्पि संयमप्रतिपाछनार्थमेवेति ब्रुमः, अभिभ्यन्ते हि प्रायेणाऽल्पसत्त्वतया विवृताङ्गोपाङ्गसंदर्शनजनितचि-त्तभेदैः पुरुषेरङ्गना अकृतप्रावरणा घोटिका इव घोटकैः । ननु यासा-मतितुच्छसत्त्वानां प्राणिमात्रेणाऽप्यभिभवः, ताः कथं सकलत्रैलोक्या-भिभावककर्मराशिप्रक्षयळक्षणं मोक्षं महासत्त्वप्रसाध्यं प्रसाधयन्तीति चेत् ?। तद्युक्तम् । यतो नात्र शरीरसामर्थ्यमतिरिक्तं यस्य भवति तस्यैव निर्वाणोपार्जनगोचरेण सत्त्वेन भवितव्यमिति नियमः समस्तिः अन्यथा पङ्कवामनात्यन्तरोगिणः पुमांसोऽपि स्त्रीभिरभिभूयमाना दृदयन्ते इति तेऽपि तुच्छशरीरसत्त्वाः कथं तथाविधसिद्धिनिब-न्धनसत्त्वभाजो भवेयुः ? । यथा तु तेषां शरीरसामर्थ्यासत्त्वेऽपि मोक्षसाधनसामर्थ्यमविरुद्धम् , तथा स्त्रीणामपि सत्यपि वस्त्रे मोक्षाभ्युपगमे। गृहिणः कुतो न मोक्ष इति चेद्, ममत्वसद्भावाद्। न हि गृही वस्त्रे ममत्वरहितः, ममत्वमेव च परित्रहः, सति हि ममत्वे नम्रोऽपि परिग्रहवान् भवति, शरीरेऽपि तद्भावात् । आर्थिकायाश्च ममत्वाभावा-दुपसर्गाद्यासक्तमिवाम्बरमपरिप्रहः; न हि यतेरपि प्रामं गृहं वनं वा प्रतिवसतोऽममत्वादन्यच्छरणमस्ति । न च निगृहीतात्मनां महा-त्मनां कासाध्वत् कविदिप मूच्छीऽस्ति ?। तथाहि-

"निर्वाणश्रीप्रभवपरमधीतितीत्रसृष्ट्राणां मूच्छी तासां कथमिव भवेत् कापि संसारभागे ? ) भोगे रोगे रहसि सजने सज्जने दुर्जने वा यासां स्वान्तं किमपि भजते नैव वैषम्यमुद्राम् " ॥ १ ॥, उक्तं च–"अवि अप्पणो वि देहंमि नारयन्ति ममाइयं ति"। एतेन मूच्छीहेतुत्वेनेस्रपि पक्षः प्रतिक्षिप्तः, शरीरवश्चीवरस्यापिकाश्चित् प्रति

मुर्च्छोहेतुत्वाभावेन परिग्रहरूपत्वाभावात्। तन्न सम्यग्दर्शनादिरत्नत्रया-भावेन खीणां पुरुषेभ्योऽपकर्षः । नापि विशिष्टसामर्थ्यासत्त्वेन, यत-स्तद्पि तासां किं सप्तमपृथ्वीगमनाभावेन, वादादिलव्धिरहितत्वेन, अ-ल्पश्रुतत्वेन, अनुपस्थाप्यतापाराश्चितकशून्यत्वेन वा भवेत्।न तावदा-द्यः पक्षः, यतोऽत्र सप्तमपृथ्वीगमनाभावो यत्रैव जन्मिन तासां मु-क्तिगामित्वं तत्रैवोच्यते, सामान्येन वा । प्राचि पक्षे चरमशरीरिभिर-नेकान्तः । द्वितीये त्वयमाशयः - यथैव हि स्त्रीणां सप्तमपृथ्वीगम-नसमर्थतीव्रतराञ्चभपरिणामे सामर्थ्याभावादपकर्षः, तथा मुक्तिगमन-योग्योत्कृष्टशुभपरिणामेऽपि; चरमशरीरिणां तु प्रसन्नचन्द्रराजर्षिप्रमु-खाणामुभयत्रापि सामर्थ्याद् नैकत्राऽप्यपकर्षः । तद्युक्तम् । यतो नायमविनाभावः प्रामाणिकः, यदुत्कृष्टाऽशुभगत्युपार्जनसामर्थ्याभावे सत्युत्कृष्ट्रभुभगत्युपार्जनसामर्थ्येनाऽपि न भवितव्यम्; अन्यथा प्रकृष्ट-शुभगत्युपार्जनसामध्योभावे प्रकृष्टाऽशुभगत्युपार्जनसामध्ये नास्तीत्यपि किं न स्यात् ?; तथा चाऽभव्यानां सप्तमपृथ्वीगमनं न भवेत् । अथ बादादिल्लिध्यरहितत्वेन स्त्रीणां विशिष्ठसामर्थ्याऽसत्त्वम् , यत्र खल्वै-हिकवाद्विक्रियाचारणादिलब्धीनामपि हेतुः संयमविशेषरूपं सामर्थ्य मास्ति, तत्र मोक्षहेतुस्तद्भविष्यतीति कः सुधीः श्रद्दधीत ? । तद्चारु, व्यभिचारात् ; माषतुषादीनां तद्भावेऽपि विशिष्टसामर्थ्योपळब्धेः। न च लब्धीनां संयमाविशेषहेतुकत्वमागामिकम्, कर्मोदयक्षयक्षयोः **मश्मो**पशमहेतुकतया तासां तत्रोदितत्वात् । तथा चाऽवाचि-

" उंदयस्यस्त्रओवसमोवसमसमुख्या बहुप्पगाराओ ।
एवं परिणामवसा छद्धीउ हवन्ति जीवाणं " ॥ १ ॥
चक्रवर्तिवळदेववासुदेवत्वादिप्राप्तयोऽपि हि छव्धयः, न च संयमसद्भावनिबन्धना तस्प्राप्तिः। सन्तुवा तन्निबन्धना छब्धयः, तथापि स्नीषु
तासां सर्वासामभावोऽभिधीयते, नियतानामेव वा। नाद्यः पक्षः, चक्र-

१ उदयक्षयक्षयोपशमोपशमसमुत्था बहुप्रकाराः । पर्वं परिणामशाद् लब्धयो भवन्ति जीवानाम् ॥ १ ॥

वर्त्यादिल्रुच्धीनां कासाश्विदेव तासु प्रतिषेधात्, आमर्थे षण्यादीनां तु भू-यसीनां भावात् । द्वितीयपक्षे तु व्यभिचारः, पुरुषाणां सर्वेवादादिल्रुच्यभावेऽपि विशिष्टसामध्येस्त्रीकारात्, अकेशवानामेव, अतीर्थकरच-क्रवर्त्यादीनामिप च मोक्षसंभवात् । अल्पश्चतत्वमिप सुक्त्यवाप्त्याऽनुमि-तिविशिष्टसामध्येमीषतुषादिभिरेवाऽनैकान्तिकभित्यनुद्वोष्यमेव । अनु-पस्थाप्यतापाराश्वितकशून्यत्वेनत्यप्ययुक्तम् , यतो न तिन्नपेधाद् वि-शिष्टसामध्याभावः प्रतीयते । योग्यतापेक्षो हि चित्रः शास्त्रे विशुद्ध्यु-पदेशः । उक्तं च-

" संवरनिर्जररूपो बहुप्रकारस्तपोविधिः शास्त्रे ।

रोगचिकित्साविधिरिव कस्यापि कथि च दुपकारी "॥ १॥ पुरुषानभिवन्द्यत्वमि योषितां नापकर्षाय, यतस्तदिप सा-मान्येन, गुणाधिकपुरुषापेक्षं वा । आद्येऽसिद्धतादोषः, तीर्थ-करजनन्यादयो हि पुरन्दरादिभिरपि प्रणताः, किमङ्ग ! शेषपु-क्षै: ?। द्वितीये तु शिष्या अप्याचार्यैर्नाभिवन्द्यन्त एवेति त-Sपि ततोSपक्रव्यमाणत्वेन निवृतिभाजो न भवेयुः; न चैवम्, चण्ड-कद्रादिशिष्याणां शास्त्रे तच्छवणादिति मूळहेतोर्व्यभिचारः । एतेन स्मारणाद्यकर्तृत्वमपि प्रतिक्षिप्तम् । अथ पुरुषविषयं स्मारणाद्यक-र्वत्वमत्र विवक्षितं, न तु स्मारणाद्यकर्तृत्वमात्रम् ; न च स्त्रियः कदा-चन पुंसां स्मारणादीन् कुर्वन्तीति न व्यभिचार इति चेत्, तर्हि पुरुषेति-विशेषणं करणीयम् । करणेऽप्यसिद्धतादोषः, स्त्रीणामपि कासाश्चित् पारगतागमरहस्प्रवासितसप्तधात्नां कापि तथाविधावसरे समुच्छूङ्ख-ळप्रवृत्तिपराधीनसाधुस्मारणादेरविरोधात् । अथामहर्द्धिकत्वेन स्त्रीणां पुरुषेभ्योऽपकर्षः। सोऽपि किमाध्यात्मिकीं समृद्धिमाश्रित्य,बाह्यां वा।ना-SSध्यात्मिकीम्, सम्यग्दर्शनादिरत्नत्रयादेस्तासामपि सद्भावात् । नापि बाह्याम्, एवं हि महत्यास्तीर्थकरादिछक्ष्म्या गणधरादयः, चक्रधरादिछ-क्ष्म्याश्चेतरश्चत्रियादयो न भाजनम् ; इति तेषामप्यमहर्द्धिकत्वेनापकृष्य-माणत्वाद् मुक्त्यभावो भवेत्। अथ याऽसौ पुरुषवर्गस्य महती समृद्धिसी- र्थकरत्वलक्षणा, सा स्त्रीपु नास्तीत्यमर्हाद्धकत्वमासां विवक्ष्यते । तदानीम-प्यसिद्धता, स्त्रीणामपि परमपुण्यपात्रभृतानां कासाश्चित् तीर्थकुत्त्वावि-रोधात्, तद्विरोधसाधकप्रमाणस्य कस्याऽप्यभावात्, एतस्याऽचापि वि-वादास्पदत्वात् , अनुमानान्तरस्य चाभावात् । मायादिप्रकर्षवत्त्वेनेट्यप्य-शस्यम् , तस्य स्त्रीपुंसयोस्तुल्यत्वेन दर्शनाद् , आगमे च श्रवणात् ; श्रूयते हि चरमशरीरिणामपि नारदादीनां मायादिप्रकर्षवत्त्वम् । तन्न पुरुषेभ्यो हीनत्वं स्त्रीनिर्वाणनिषेधे साधीयान् हेतुः। यत्पुनः–निर्वाणकारणं ज्ञा-नादिपरमप्रकर्षः स्त्रीषु नास्ति, परमप्रकर्षत्वात् , सप्तमपृथ्वीगमनकार-णाऽपुण्यपरमप्रकर्षवत्; इति तेनैवोक्तम् । तत्र मोहनीयस्थितिपरमप्रक-र्षेण स्त्रीवेदादिपरमप्रकर्षेण च व्यभिचारः । नास्ति स्त्रीणां मोक्षः, प-रिम्रहवत्त्वात्, गृहस्थवद्, इत्यपि न पेशलम् ; धर्मोपकरणचीवरस्यापरि-ग्रहत्वेन प्रसाधितत्वात्; इति स्त्रीनिर्वाणे संक्षेपेण वाधकोद्धारः। साध-कोपन्यासस्तु-मनुष्यस्त्री काचिद् निर्वाति, अविकलतत्कारणत्वात्, पुरुषवत् । निर्वाणस्य हि कारणमविकलं सम्यग्दर्शनादिरत्नत्रयम् , तज्ञ तासु विद्यते एवेत्यादित एवोक्तम्, इति नासिद्धमेतत्। विपक्षाद् नपुंस-कादेरत्यन्तव्यावृत्तत्वाद् न विरुद्धमनैकान्तिकं वा।तथा मनुष्यस्त्रीजा-ति: कयाचिद् व्यक्त्या मुक्त्यविकलकारणवत्या तद्वती, प्रत्रज्याधिका-रित्वात्, पुरुषवत्। न चैतद्सिद्धं साधनं "गुव्विणी बालवच्छा य प-व्वावेउं न कप्पइ" इति सिद्धान्तेन तासां तद्धिकारित्वप्रतिपाद्नात्, विशेषप्रतिषेधस्य शेषाभ्यनुज्ञानान्तरीयकत्वात् । दृश्यन्ते च सांप्रतम-प्येताः कृतशिरोलुञ्चना उपात्तपिच्छकाकमण्डलुप्रमुखयतिलिङ्गाश्च, इति कुतो नैतासां प्रत्रज्याधिकारित्वसिद्धिः ?, यतो न मुक्तिः स्यात्। इति सिद्धा यथोक्तरूपस्यात्मनो यथोक्तलक्षणा सिद्धिः।

इति प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचितायां रत्नाकरावतारिकाख्यलघुटीकायां नयात्मस्वरूपनिर्णयो नाम सप्तमः परिच्छेदः ॥



## , अईम्

## अथाष्टमः परिच्छेदः ।

\*\*\*\*

प्रमाणनयतत्त्वं व्यवस्थाप्य संप्रति तत्त्रयोगभूमिभूतं वस्तुनि-र्णयाभिप्रायोपक्रमं वादं वदन्ति-

#### विरुद्धयोधेर्मयोरेकधर्मव्यवच्छेदेन स्त्रीकृत-तदन्यधर्मव्यवस्थापनार्थे साधनदूष-णवचनं वादः॥१॥

विरुद्धयोरेकत्र प्रमाणेनाऽनुपपद्यमानोपलम्भयोधर्मयोर्मध्यादिति निर्घारणे षष्टी सप्तमी वा । विरुद्धावेव हि धर्मावेकान्तनित्यत्वकथ-श्विन्नित्यत्वादी वादं प्रयोजयतः, न पुनरितरौ, तद्यथा-पर्यायवद् द्रव्यं गुणवचः विरोधश्चैकाधिकरणत्वैककालत्वयोरेव सतोः संभवति। अनित्या बुद्धिर्नित्य आत्मेति भिन्नाधिकरणयोः;पूर्वे निष्क्रियम्, इदानी कियावद दृज्यमिति मिन्नकालयोश्च तयोः प्रमाणेन प्रतीतौ विरो-धासंभवात् । अयमेव हि विरोधो यत्प्रमाणेनाऽनुपलम्भनं नाम, अ-न्यथाऽपि तस्याभ्युपगमे सर्वेत्र तद्नुषङ्गप्रसङ्गात्, इति विरुद्धत्वान्यथा-नुप्रपत्तरेकाधिकरणत्वैककालत्वयोरवगतौ । यद् न्यायभाष्ये-"वस्तुध-मोंवेकाधिकरणो विरुद्धावेककालावनवसितौ" इति तयोरुपादानम् , तत् पुनकक्तम्, अपुष्टार्थे वा । यद्प्यत्रैवानवसिताविति, तद्प्यव्यापकम्, यतो वीतरागविषयवादकथायामनवसितत्वसद्भावेऽपि जिगीषुगोचर-वाद्कथायां तद्सद्भावात् । वीतरागवादो ह्यन्यतरसंदेहादपि प्रवर्तते । जिगीषुगोचरः पुनर्वादो न नाम निर्णयमन्तरेण प्रवर्त्तितुमुत्सहते । तथाहि-वादी शब्दादी नित्यत्वं स्वयं प्रमाणेन प्रतीत्यैव प्रवर्तमानोऽ-समानप्रतिपक्षप्रतिक्षेपमनोरथोऽहमहभिकयाऽनुमानमुपन्यस्यति; प्र-तिवाद्यपि तत्रैव धर्मिणि प्रतिपन्नानित्यत्वधर्मस्तथैव दूषणसुद्रीर्यतीति क नाम वादकथाप्रारम्भात् प्रागनवसायस्यावकाशः ? । ततोऽयं सूत्रार्थ:-यावेकाधिकरणावेककाछौ च धर्मौ विरुध्येते, तयोर्भ-ध्यादेकस्य सर्वथा नित्यत्वस्य कथंचिन्नित्यत्वस्य वा, व्यवच्छेदेन निरासेन, स्वीकृततदन्यधर्मस्य कथंचिन्नित्यत्वस्य सर्वथा नित्यत्वस्य वा , व्यवस्थापनार्थे वादिनः प्रतिवादिनश्च साधनदृषणवचनं वाद-इसिभधीयते । सामर्थ्याच स्वपक्षविषयं साधनम्, परपक्षविषयं त दृषणम्, साधनदृषणवचने च प्रमाणरूपे एव संभवतः, तदितरयो-स्तयोस्तदाऽऽभासत्वात् ; न च ताभ्यां वस्तु साधियतुं दूषियतुं वा शक्यमिति । नतु यस्मिन्नेव धीमण्येकतरधर्मनिरासेन तदितरधर्म-व्यवस्थापनार्थे वादिनः साधनवचनम् , कथं तस्मिन्नेव प्रतिवादि-नस्तद्विपरीतं दूषणवचनमुचितं स्यात्?, व्याघातात् ; इति चेत्। तद्सत् , स्वाभिप्रायानुसारेण वादिप्रतिवादिभ्यां तथासाधनदृष-णवचने विरोधाभावात् । पूर्व हि तावद् वादी स्वाभिप्रायेण साधनम-भिधत्ते, पश्चात् प्रतिवाद्यपि स्वाभिप्रायेण दूषणमुद्भावयति। न खल्वत्र साधनं दूषणं चैकत्रेव धर्मिणि तात्त्विकमस्तोति विवक्षितम् ; किन्तु स्वस्वाभिप्रायानुसरणेन वादिप्रतिवादिनौ ते तथा प्रयुश्जाते, इति तथैवोक्ते ॥ १ ॥

अङ्गनियमभेदप्रदर्शनार्थं वादे प्रारम्भकभेदौ वदन्ति-प्रारम्भकश्चात्र जिगीषुः, तत्त्वनिर्णिनीषुश्च ॥ २ ॥

तत्र जिगीषुः प्रसद्ध प्रथमं च वादमारभते, प्रथममेव च तत्त्व-निणिनीषुः, इति द्वावप्येतौ प्रारम्भकौ भवतः । तत्र जिगीषोः-

"सारङ्गमातङ्गतुरङ्गपृगाः ! पळाञ्यतामाशु वनाद्मुष्मात् । साटोपकोपस्फुटकेशरश्रीभृगाधिराजोऽयमुपेयिवान् यत् " ॥१॥ इत्यादिविचित्रपत्रोत्तम्भनम् । अयि ! कपटनाटकपटो ! सित-पट ! किमेतान् मन्द्मेधसस्तपस्त्रिनः शिष्यानळीकतुण्डताण्डवाडम्ब-देप्रचण्डपाण्डिताविष्कारेण विप्रतारयसि ?; क जीवः ?, न प्रमाण- हष्टमदृष्टम्, द्वीयसी परलोकवार्त्तित साक्षादाक्षेपो वा, न विद्यते निरवद्यविद्यावदातस्तव सद्सि कश्चिद्पि विपश्चिदित्यादिना भूपतेः समुत्तेजनं चः इत्यादिवादारम्भः । तत्त्वनिर्णिनीपोस्तु सम्ब्रुचारिन् ! शब्दः किं कथिच्च नित्यः स्याद् नित्य एव वेति संश्योपक्रमो वा, कथिच्च नित्य एव शब्द इति निर्णयोपक्रमो वा इत्यादिरूपः। वचनव्यक्ती स्त्रेष्वतन्त्रे, क्वचिदेकस्मित्रपि प्रौढे प्रतिवादिनि बह्वोऽपि संभूय विवदेरन् जिगीषवः, पर्यनुयुजीरंश्च तत्त्वनिर्णनीषवः, स च प्रौढतव्यत्ते तांस्तावतोऽप्यभ्युपैति, प्रत्याख्याति च, तत्त्वं चाच्छे। किंचिदेकमपि तत्त्वनिर्णनीपुं बह्वोऽपि तथाविधाः प्रतिवोध्येयुः। इत्यनेपक्षादिकृतः, स्त्रीकृतश्च वादारम्भः संगृद्यते ।। २ ॥

तत्र जिगीषोः स्वरूपमाहु:-

## स्वीकृतधर्मव्यवस्थापनार्थं साधनदृषणाभ्यां परं पराजेतुमिन्छुर्जिगीषुः ॥ ३ ॥

स्वीक्वतो धर्मः शब्दादेः कथित्वद् नित्यत्वादिर्यः, तस्य व्यवस्थाप-नार्थम्, यत्सामध्यीत् तस्यैव साधनं परपक्षस्य च दूषणम्, ताभ्यां क्वता परं पराजेतुमिच्छुर्जिगीषुरित्यर्थः । एतेन यौगिकोऽप्ययं जिगीषु-शब्दो वादाधिकारिनिरूपणप्रकरणे योगरूढ इति प्रदर्शितम् ॥ ३ ॥

अथ तत्त्वनिर्णिनीषोः स्वरूपं निरूपयन्ति-

तथैव तत्त्वं प्रतितिष्ठापयिषुस्तत्त्वनिर्णिनीषुः ॥ १ ॥

तथैव स्वीकृतधर्मव्यवस्थापनार्थं साधनदृषणाभ्याम् , शब्दादेः कथिवद् नित्यत्वादिरूपं तत्त्वम् , प्रतिष्ठापयितुभिच्छुस्तत्त्वनिर्णिनीषु- रित्यर्थः ॥ ४ ॥

अस्यैवाङ्गेयत्तावैचित्र्यहेतवे भेदाबुपद्र्शयन्ति-

अयं च देघा स्वात्मिन परत्र च ॥ ५ ॥ अयमिति तत्त्वनिर्णिनीषुः, कश्चिद् खळु सन्देहायुपहतचेतो- वृत्तिः स्वात्मनि तत्त्वं निर्णेतुमिच्छति, अपरस्तु परानुमहैकरसिकतया परत्र तथा; इति द्वेधाऽसौ तत्त्वनिर्णिनीषुः।सर्वोऽिप च धात्वर्थः करोत्य-यंन न्याप्त इति स्वात्मनि परत्र च तत्त्वनिर्णयं चिकीष्ठिरत्यर्थः।अथ परं प्रति तत्त्वनिर्णिनीषोरप्यस्य तिर्णयोपजनेने जयधोषणामुद्धोषय-न्येव सभ्या इति चेत्, ततः किम् १। जिगीषुता स्वादिति चेत्, कथं यो यदिनच्छः स तदिच्छः परोक्तिमात्राद् भवेत् १। तत् किं नासौ जय-मञ्जुते १, बादमञ्जुते। न च तमिच्छति च, अञ्जुते चेति किमिष कैतवं तवेति चेत्, स्यादेवम्, यद्यनिष्टमिष् न प्राप्येत।अवलोक्यन्ते चानिष्टात्य-प्यनुक्रुळप्रतिकृत्वदेवोपकिरितानि जनैरुपभुज्यमानानि शतशः फलानि। तिद्दिमह रहस्यम्-परोपकारैकपरायणस्य कस्यचिद् वादिवृन्दारकस्य प-रत्र तत्त्वनिर्णिनीषोरानुषङ्गिकं फलं जयः, मुख्यं तु परतत्त्वावबोधनम्। जिगीषोस्तु विपर्यय इति ॥ ५॥

स्वात्मनि तत्त्वनिर्णिनीषुमुदाहरन्ति-

आद्यः शिष्यादिः ॥ ६ ॥

आद्य इति स्वात्मनि तत्त्वनिर्णिनीषुरित्यर्थः। आदिग्रहणादिहोत्त-रत्र च सत्रक्षचारिसुहृदादिरादीयते ॥ ६ ॥

परत्र तत्त्वनिर्णिनीषुमुदाहरन्ति-

द्वितीयो गुर्वादिः ॥ ७ ॥

द्वितीय इति परत्र तत्त्वनिर्णिनीषुः ॥ ७ ॥ द्वितीयस्य भेदावभिद्धाति-

अयं द्विविधः क्षायोपशमिकज्ञानशाली

केवली च ॥ ८ ॥

अयोमित परत्र तत्त्वनिर्णिनीषुर्गुवीदिः, ज्ञानावरणीयस्य कर्मणः क्षयोपशमेन निर्दृत्तं ज्ञानं मतिश्रुताविधमनःपर्यायरूपं व्यस्तं समस्तं सा यस्यास्ति स तावदेकः; द्वितीयस्तु तस्यव श्रयेण यज्ञनितं केवलज्ञानं सद्वाम्। तदेवं चत्वारः प्रारम्भकाः – जिगीषुः, स्वात्मित तस्वनिर्णिनीषुः, धरत्र तस्वनिर्णिनीषु च क्षायोपशिमकज्ञानशालिकेवलिनाविति। तस्व-निर्णिनीपाई ये भेदगभेदाः प्रदिश्तताः, नते जिगीषोः सर्वेऽपि संभवन्ति। सथाहि – कश्चिद् विपश्चिदात्मानं जेतुभिच्छति । न च केवली परं पराजेतुभिच्छति, बीतरागत्वात् । गौडद्रविडादिभेदस्तु नाङ्गनिय-सभेदोपयोगी, प्रसःखयितं चानन्त्यम्; इति पारिशेष्यात् क्षायोपशिमकः ज्ञानशाली परत्र जिगीषुभवतीत्येकरूप एवासी न भेदप्रदर्शनमर्हति। यो च परत्र तस्वनिर्णिनीपोभेदावुक्तौ, न तौ द्वाविप स्वात्मित तस्विन-र्णिनीषोः संभवतः, निर्णीतसमस्ततस्वज्ञानशालिनः केवलिनः स्वा-स्मिन तस्वनिर्णयच्छानुपपत्तेः, इति पारिशेष्यात् क्षायोपशिमकज्ञान-वानेव स्वात्मित तस्वनिर्णिनीषुभैवतीत्यसावय्येकरूप एवति॥ ८॥

वादिप्रतिवादिनोईस्तिप्रतिहस्तिन्यायेन प्रसिद्धेर्यावद् नादिनः, सावद् वैव प्रतिवादिभिरिप भवितन्यम् ? इत्याहु:-

#### एतेन प्रत्यारम्भकोऽपि व्याख्यातः॥ ९॥

आरम्भकं प्रति प्रतीपं चाऽऽरभमाणः प्रत्यारम्भकः, सोऽयमेतेनं प्रारम्भकभेद्प्रभेद्प्ररूपणेन व्याख्यातः । प्रदिश्तिभेद्प्रभेदः सहृद्यैः स्वयमवगन्तव्यः । एवं च प्रत्यारम्भकस्यापि जिगीषुप्रभृतयश्चत्वारः प्रकारा भवन्ति । तत्र यद्यप्येकैकशः प्रारम्भकस्य प्रत्यारम्भकेण सार्थे बादे पोडश भेदाः प्रादुर्भवन्ति, तथापि जिगीषाः स्वात्मनि तत्त्वनिर्धानीषुणा, स्वात्मनि तत्त्वनिर्धानीषोः स्वात्मनि तत्त्वनिर्धानीषोः स्वात्मनि तत्त्वनिर्धानीषुणा च, केविल्नश्च केविल्ना सह् वादो न संभवत्येवः इति चतुरो भेदान पातयित्वा द्वाद्यौव तेऽत्र गण्यन्ते । तद्यथा-वादी जिगीषुः, प्रविवादी तु जिगीषुः स्वात्मनि तत्त्वनिर्धानीषुण्या स्वात्मनिकज्ञानशाली, केवली च । तथा वादी परत्र तत्त्वनिर्धानीषुः क्षायोपश्चिकक्ञानशाली, केवली च । तथा वादी परत्र तत्त्वनिर्धानीषुण्या स्वायोपश्चिकक्ञानशाली, केवली च । तथा वादी परत्र तत्त्वनिर्धानीषुण्या स्वायोपश्चिकक्ञानशाली,

प्रतिवादी तु जिगीषु:, स्वात्मिन तत्त्वनिर्णिनीषु:, परत्र तत्त्वनिर्णिनीषु: क्षायोपशमिकज्ञानशाळी, केवळी च । तथा वादी परत्र तत्त्वनिर्णिनीषु: केवळी च प्रतिवादी तु जिगीषु:, स्वात्मिन तत्त्वनिर्णिनीषु:, परत्र तत्त्वनिर्णिनीषु: क्षायोपशमिकज्ञानशाळी, केवळी च । एवमेते चत्वारश्चतुष्का: षोडश । नव्यपळिक्षतेषु चतुर्षु पातितेषु द्वादश भवन्ति—

"अङ्गनैयत्यनिश्चित्यै वादे वादफलार्थिभिः। द्वादशैवाऽवसातव्या एते भेदा मनस्विभिः"॥ १॥९॥ अङ्गनियममेव निवेदयन्ति-

तत्र प्रथमे प्रथमतृतीयतुरीयाणां चतुरङ्गः एव, अन्यतमस्याऽप्यङ्गस्यापाये जयपराजयव्यव-स्थादिदौःस्थ्यापत्तेः ॥ १० ॥

खक्तेभ्यश्चतुभ्यः प्रारम्भकेभ्यः प्रथमे जिनीपौ प्रारम्भके सित प्रथमस्य जिनीपौरेव, तृतीयस्य परत्र तत्त्वनिर्णिनीपुभेदस्य क्षायोपशमिकज्ञानशालिनः तद्वेदस्यैव, तृरीयस्य केवलिनश्च प्रतारम्भकस्य प्रतिवादिनश्चतुरङ्ग एव प्रकरणाद् वादो भवति । वादिप्रतिवादिरूपयोरङ्गयोरभावे वादस्यानुत्थानोपहततैव, इति तयोरयत्नसिद्धत्वेऽप्यपराङ्गद्वयस्यावश्यम्भावप्रदर्शनार्थं चतुरङ्गत्वं विधीयते । प्रसिद्धं च सिद्धांशमिश्रतस्याऽप्यसिद्धस्यांशस्य विधानम् । यथा शब्दे हि समुवारिते यावानर्थः प्रतीयते तावति शब्दस्याभिष्येव व्यापार इति "निःशेषच्युतचन्दनम्" इत्यादौ वाच्य पवकोऽर्थ इति प्रत्यवस्थितं प्रति द्वावेतावर्थौ
वाच्यः प्रतीयमानश्चर्यवंरूपतया वाच्यस्य सिद्धत्वेऽपि प्रतीयमानपार्थक्यसिद्धयर्थं द्वित्वविधानम् । तत्र वादिप्रतिवादिनोरभावे वाद एव
न संभवति, दूरे जयपराजयव्यवस्था; इति स्वतःसिद्धावेव तौ । तत्र च

बादिवत् प्रतिवःद्यपि चेजिगिषुः, तदानीमुभाभ्यामिष परस्परस्य
क्राह्यक्रस्रह्वदिज्ञयपराजयव्यवस्थाविलोपकारिणो निवारणार्थे लाभा-

चर्थ वाऽपराङ्गद्वयमध्यवद्यमपेक्षणीयम् । अथ तृतीयस्तुरीयो वाऽसौ स्यात्, तथाऽष्यनेन जिगीपोर्वादिनः शाष्ट्यकछहाचपोहाय, जिगीपुणा च प्रारम्भकेण छाभपूजाख्यात्यादिहेतवे तदपेक्ष्यत एवेति सिद्धैव चतुरङ्गता । स्वात्मनि तत्त्वनिर्णिनीपुस्तु जिगीपुं प्रति वादितां प्रतिवादितां च न प्रतिपद्यते, स्वयं तत्त्वनिर्णयानभिमाने पराववो-धार्थं प्रवृत्तेरभावात्, तस्मात् तत्त्वनिर्णयासम्भवाञ्च; इति नायभिहोत्त-रत्र च निर्विदयते ॥ १० ॥

अन्यैव नीत्या जिगीषुमिव खात्मित तत्त्विनींणनीषुमिप प्रत्यस्य वादिता प्रतिवादिता वा न सङ्गच्छत इति पारिशेष्यात् वृतीयतुरी-ययोरेवास्मिन् वादः सम्भवतीति वृतीयस्य तावदङ्गीनयममिद्धते-द्वितीये तृतीयस्य कदाचिद् द्यङ्गः, कदाचित् त्र्यङ्गः॥११॥

स्वात्मनि तत्त्वनिर्णिनीषौ वादिनि समुपस्थिते सित तृतीयस्य परत्र तत्त्वनिर्णिनीषौः क्षायोपश्मिकज्ञानशालिनः प्रतिवादिनः, कदाचिद् ब्राङ्गो वादो भवति, यदा जयपराजयादिनिरपेक्षतयाऽपेक्षितस्तत्रवाववोधो वादिनि प्रतिवादिना कर्त्तुं पार्यते, तदानीमितरस्य सभ्यसभापतिरूपस्थाऽङ्गद्वयस्थानुपयोगात् । न ह्यनयोः स्वपरोपकारायैव
प्रवृत्तयोः शाष्ट्रयकलहादिलाभादिकामभावाः सम्भवन्ति । यदा
पुनकत्ताम्यताऽपि क्षायोपश्मिकज्ञानशालिना प्रतिवादिना न कर्यचित्तत्त्वनिर्णयः कर्तुं शक्यते, तदा तिन्नर्णयार्थमुभाभ्यामिप सभ्यानामपेक्ष्यमाणत्वात् कल्रहलाभाद्यभिप्रायाभावेन सभापतेरनपेक्षणीयत्वात् ज्यङ्गः ॥ ११॥

द्वितीय एव वादिनि चतुर्थस्याङ्गनियममाहु:-

## तत्रैव द्यङ्गस्तुरीयस्य ॥ १२ ॥

तत्रैव द्वितीये स्वात्मिन तत्त्वनिर्णिनीषौ वादिनि, तुरीयस्य परत्र तत्त्वनिर्णिनीषोः केविलनः प्रतिवादिनः, द्यङ्ग एववादः, तत्त्वनिर्णाय-कत्वाभावासंभवन सभ्यानामभिहितदिशा सभाषतेस्राऽनपेक्षणात्।।१२॥ नृतीयेऽङ्गनियममाहु:-

तृतीये प्रथमादीनां यथायोगं पूर्ववत् ॥ १३ ॥

परत्र तत्त्वांनांणनीषौ क्षायोपशमिकज्ञानशालिन वादिनि, निवे-दितरूपाणां प्रथमिद्वतीयवृतीयतुरीयाणां प्रतिवादिनाम्, उक्तयुक्त्येव प्रथमस्य चतुरङ्गः, द्वितीयवृतीययोः कदाचिद् ब्यङ्गः, कदाचित् ज्यङ्गः, तुरीयस्य तु द्वयङ्ग एव वादो भवति । निःसीमा हि मोहहतकस्य महि-मा, इति कश्चिदात्मानं निर्णाततत्त्वमिव मन्यमानः समप्रपदार्थपरमार्थ-द्विति केविलन्यपि तन्निर्णयोपजननार्थे प्रवर्तत इति न कदाचिद्-सम्भावना, भगवांस्तु केवली प्रवलक्ष्यपार्थपूष्पूर्पूरितान्तःकरण-त्त्या तमप्यववोधयतीति को नाम नानुमन्यते ? ॥ १३ ॥

परोपकारैकपरायणस्य भगवतः केवलिनः संभवन्त्यपि परत्र तत्त्वनिर्णिनीषा न केवलकलावलोकितसकलवस्तुतया कृतकृत्ये केविलिन विळसितुमुत्सहत इति प्रथमादीनां त्रयाणामेवाङ्गनिय-ममाहु:—

## तुरीये प्रथमादीनामेवम् ॥ १४ ॥

परत्र तत्त्विर्नाणनीषौ केविल्लिन वादिनि, प्रथमद्वितीयतृतीया-नामेविमिति पूर्ववत् प्रथमस्य चतुरङ्गः, द्वितीयतृतीययोस्तु ब्यङ्ग-एव वादो भवतीत्वर्थः।

"प्रारम्भकापेक्षतया यदेवमङ्गव्यवस्था लभते प्रतिष्ठाम् । संचिन्त्य तस्माद्गुमादरेण प्रत्यारभेत प्रतिभाप्रगल्मः " ॥१॥१४॥ चतुरङ्गो वाद इत्युक्तम् , कानि पुनश्चत्वार्यङ्गानि ? इत्याहुः–

चादिप्रतिवादिसभ्यसभापतयश्रत्वार्यङ्गानि ॥ १५ ॥ स्वष्टम् ॥ १५ ॥

अथैतेषां छक्षणं कर्म च कीर्तयन्ति-

प्रारम्भकप्रतारम्भकावेव मह्यप्रतिमल्छन्यायेन

#### वादिप्रतिवादिनौ ॥ १६ ॥

यों तौ प्रारम्भकप्रसारम्भकौ पूर्वमुक्तौ, तावेव परस्परं बादि-प्रतिवादिनौ व्यपदिइयेते; यथा द्वौ नियुध्यमानौ महप्रतिमहा-विति ॥ १६ ॥

प्रमाणतः स्वपक्षस्थापनप्रतिपक्षप्रतिक्षेपावनयोः

#### कर्म॥ १७॥

वादिना प्रतिवादिना च स्वपक्षस्थापनं परपक्षप्रतिक्षेपश्च द्वित्यमिप कर्तव्यम्, एकतरस्यापि विरहे तत्त्विनर्णयानुत्पत्तः । अत एव स्वपक्षेत्यादिद्विवचनेनोपकम्यापि कर्मेत्येकवचनम्, यथेन्धनध्मानाधि-अयणादीनामन्यतमस्याप्यपाये विक्वित्तरिनष्पत्तेः सर्वेषामिप पाक्वः स्वेकतया व्यपदेश इति । स्वपक्षस्थापनपरपक्षप्रतिक्षेपयोः समान्सेन निर्देशः कचिदेकप्रयत्ननिष्पन्नताप्रत्यायनार्थम् । यदा हि निवृत्तायां प्रथमकक्षायां प्राप्तावसरायां च द्वितीयकक्षायां प्रतिवादी न किश्विद् वदति, तदानीं प्रथमकक्षायां स्वदर्शनानुसारेण सत्य-माणोपकमत्त्वे स्वपक्षस्थापनमेव परपक्षप्रतिक्षेपः; यदा वा विरुद्ध-त्वादिकमुद्धावयेत्, तदा परपक्षप्रतिक्षप एव स्वपक्षसिद्धिः; इति समान्सेऽपि तुल्यकक्षताप्रदर्शनार्थमितरेतरयोगद्वन्द्वः। यथा स्वपक्षः स्थाप्यः, न सु सर्वप्र पारिशेष्यान् परितोषिणा भवितव्यम्।

''मानेन पक्षप्रतिपक्षयोः क्रमात् प्रसाधनक्षेपणकेल्किर्मठौ । बादेऽत्र मह्नप्रतिमह्ननीतितो वदन्ति वादिप्रतिवादिनौ बुधाः''।।१।।१७।।

वादिप्रतिवादिसिद्धान्ततत्त्वनदीष्णत्वधारणा-बाहुश्रुत्यप्रतिभाक्षान्तिमाध्यस्थ्यैरुभयाभि-

मताः सभ्याः ॥ १८ ॥

नदीष्ण इति कुशलः, प्राधान्यख्यापनार्थे वादिप्रतिवादिसिद्धा-न्ततत्त्वनदीष्णत्वस्य प्रथमं निर्देशः। न चेतद् बहुश्रुतत्वे सत्यवश्यं भावि, तस्यान्यथापि भावात्,अवदयापेक्षणीयं चैतत्, इतरथा वादिप्रतिवादि-प्रतिपादितसाधनदूषणेषु सिद्धान्तसिद्धत्वादिगुणानां तद्वाधितत्वादिदो-षाणां चावधारियतुमशक्यत्वात् । सत्यप्येतस्मिन् धारणामन्तरेण न स्वावसरे गुणदोषावबोधकत्वमिति धारणाया अभिधानम् । कदाचिद् वादिप्रतिवादिभ्यां स्वात्मनः प्रौढताप्रसिद्धये स्वस्वसिद्धान्ताप्रतिपादि-तयोरिप व्याकरणादिप्रसिद्धयोः प्रसङ्गतः प्रयुक्तोद्भावितयोर्विशेषलक्षण-च्युतसंस्कारादिगुणदोषयोः परिज्ञानार्थं बाहुश्रुखोपादानम् । ताभ्यामेव स्वस्वप्रतिभयोत्प्रेक्षितयोक्तत्तद्गुणदोषयोर्निणयार्थं प्रतिभायाः प्रतिपा-द्नम्। वादिप्रतिवादिनोर्मध्ये यस्य दोषोऽनुमन्यते स यदि कश्चिद् कदा-चित् परुषमप्यभिद्धीत, तथापि नैते सभासदः कोपपिशाचस्य प्रवेशं स-हन्ते, तत्त्वावगमञ्याघातप्रसङ्गादिति श्वान्तेरुक्तिः । तत्त्वं विदन्तोऽपि पक्षपातेन गुणदोषौ विपरीतावपि प्रतिपादयेयुरिति माध्यस्थ्यवचनम् । एभिः षड्भिर्गुणैरुभयोः प्रकरणात् वादिप्रतिवादिनोरभिप्रेताः सभ्या भवन्ति । सभ्या इति बहुवचर्न त्रिचतुरादयोऽमी प्रायेण कर्तव्या इति ज्ञापनार्थम् , तद्भावेऽपि द्वावेको वाऽसौ विधेयः ॥ १८ ॥

वादिप्रतिवादिनोर्यथायोगं वादस्थानककथाविशे-षाङ्गीकारणाऽप्रवादोत्तरवादिनिर्देशः, साधकबा-धकोक्तिगुणदोषावधारणम्, यथावसरं तत्त्व-प्रकाशनेन कथाविरमणम्, यथासंभवं स-भायां कथाफलकथनं चैषां कर्माणि ॥ १९॥

यत्र स्वयमस्वीक्वतप्रतिनियतवादस्थानकौ वादिप्रतिवादिनौ समु-पतिष्ठेते, तत्र सभ्यास्तौ प्रतिनियतं वादस्थानकं सर्वानुवादेन दूष्या-नुवादेन वा, वर्गपरिहारेण वा वक्तव्यमित्यादियोंऽसौ कथाविशेषस्तं चाङ्गीकारयन्ति, अस्याप्रवादोऽस्य चोत्तरवाद इति च निर्देशन्ति, वादिप्रतिवादिभ्यामभिहितयोः साधकवाधकयोगुणं दोषं चावधार-यन्ति । यदैकतरेण प्रतिपादितमपि तत्त्वं मोहादभिनिवेशाद् वाऽन्य-तरोऽनङ्गीकुर्वाणः कथायां न विरमति, यदा वा द्वावि तत्त्वपरा-ङ्मुखमुदीरयन्तौ न विरमतः, तदा तत्त्वप्रकाशनेन तौ विरमयन्ति । यथायोगं च कथायाः फळं जयपराजयादिकमुद्धोषयन्ति, तैः खळुद्धो-वितं तिन्निविवादतामवगाहते ।

"सिद्धान्तद्वयवेदिनः प्रतिभया प्रेम्णा समालिङ्गिता-स्तत्तच्छास्रसमृद्धिवन्धुरिषयो निष्पक्षपातोदयाः। श्चान्या धारणया च रिकतहृदो बाढं द्वयोः संमताः

सभ्याः शन्भुशिरोनदीशुचिशुमैर्छभ्यास्त एते बुवैः"॥१॥१९॥ प्रज्ञाज्ञैश्वर्यक्षमामाध्यस्थ्यसंपन्नः सभापतिः ॥२०॥

यदायुक्तळक्षणानां सभ्यानां शाठ्यं न संभवति, तथापि वादिनः प्रतिवादिनो वा जिगीषोस्तत् संभवत्येवेति सभ्यानपि प्रति विप्रतिपत्तौ विधीयमानायां नाऽप्राज्ञः सभापितस्तत्र तत्समयोप्तितं तथा तथा विवेक्त्त्रस्त्यम्, न चासौ सभ्यैरिप बोधियतुं शक्यते । स्वाधिष्ठितवसुन्धरा-यामस्फुरिताऽऽङ्गेश्वयों न स कळहं व्यपोहितुसुत्सहते, उत्पन्नकोपाहि पार्धिवा यदि न तत्फळसुपदर्शययुः, तदा निदर्शनमिकिचित्कराणां स्युः, इति सफळे तेवां कोपे वादोपमर्द एव भवेदिति । कृतपक्षपाते च सभा पतौ सभ्या अपि भीतभीता इवैकतः किळकळङ्कः, अन्यतश्चाळिन्वतपक्ष-पातः प्रतापप्रज्ञाधिपतिः सभापितिरिति 'इतस्तटमितो व्याद्यः' इति नयेन कामिप कष्टां दशामाविरोयुः, न पुनः परमार्थे प्रथितुं प्रभवेयुः, इत्युक्तं प्रज्ञाऽऽङ्गेश्वयेश्वमामाध्यस्थ्यसंपन्न इति ॥ २०॥

वादिसभ्याभिहितावधारणकलहन्यपोहादिकं चास्य कर्म ॥ २१ ॥

बादिभ्यां सभ्येश्वामिहितस्याऽर्थस्याऽवधारणम्, वादिनोः कळह-

व्यपोहो यो येन जीयते स तस्य शिष्य इत्यादेवीदिप्रतिवादिभ्यां प्रति-इत्यातस्यार्थस्य कारणा, पारितोषिकवितरणादिकं च समापतेः कमे । "विवेकवाचस्पतिरुच्छित्राज्ञः क्षमान्वितः संहृतपक्षपातः । समापतिः प्रस्तुतवादिसभ्यैरभ्यर्थ्यते वादसमर्थनार्थम्"॥१॥२१॥

सभापातः प्रस्तुतवादिसभ्यरभ्यभ्यतं वादसमयनायम् गारा।रशा। अथ जिगीषुवादे कियत्कक्षं वादिप्रतिवादिभ्यां वक्तव्यमिति निर्णेतुमाहुः-

सजिगीषुकेऽसिन् यावत्सभ्यापेक्षं स्फूर्तौ वक्तव्यम्॥

सह जिगीपुणा जिगीपुभ्यां जिगीपुभिर्वा वर्तते योऽसौ तथा तस्मिन् वादे, वादिप्रतिवादिगतायाः स्वपश्चसिद्धिपरपञ्चप्रतिश्चेपविष-यायाः शक्तेरशक्तेश्च परीक्षणार्थं यावत् तत्रभवन्तः सभ्याः किलाऽपेक्ष-न्ते, तावत् कक्षाद्वयत्रयादि स्फूत्तौं सत्यां वादिप्रतिवादिभ्यां वक्तव्यम्। ते च वाच्यौचित्यपरतन्त्रतया कदाचित् कचित् कियद्प्यपेक्षन्ते इति नास्ति कश्चित् कक्षानियमः । इह हि जिगीपुतरतया यः कश्चिद् विप-श्चित् प्रागेव पराक्षेपपुरःसरं वादसङ्ग्रामसीन्नि प्रवर्तते, तस्य स्वयमेव वाद्विशेषपरिप्रहे, तद्परिप्रहे सभ्यैस्तत्समर्पणे वाऽप्रवादेऽधिकारः। तेन सभ्यसभापतिसमध्रमश्रोभेण प्रतिवादिनमुद्दिश्याऽवश्यं स्वसिद्धान्त-बुद्धिवैभवानुसारितया साधु साधनं खपश्चसिद्धयेऽभिधानीयम्। अथ श्लोभादेः कुतोऽपि प्रागेवाऽसौ वक्तुमशक्तो भवेत्, तदानीं दूरीकृतस-मस्तमत्सरविकारैः सभासारैरुभयोरपि वस्तुव्यवस्थापनदूषणशक्तिप-. रीक्षणार्थं तदितरस्यामेवादेऽभिषेकः कार्यः । अथ वादिनस्तूष्णीम्भावा-देव पराजितत्वेन कथापरिसमाप्तेः किमितरस्याप्रवादाभिषेकेण ?, इति चेत्। स्यादेतत्, यदि प्रतिवादिनोऽपि पक्षो न भवेत्, सति तु तस्मिन् वादीव तमसमर्थयमानोऽसौ न जयति, नापि जीयते, पौढिप्रदर्शनार्थे त तद्गृहीतमुक्तमप्रवादमङ्गीकुर्वाणः ऋाघ्यो भवेत्। उभावप्यनङ्गीकुर्वाणौ त भङ्गधन्तरेण वादमेव निराकुरुत इति तयोः सभ्यैः सभावहिर्भाव-एबाऽऽदेष्टन्यः । तत्र वादी स्वपश्चविधिमुखेन वा, परपश्चप्रातिषेधमुखेन

वा साधनमभिद्धीत, यथा-जीवच्छरीरं सात्मकं प्राणादिमत्त्वान्यथातु-पपत्तेरिति, नेदं निरात्मकं तत एवेति । अत्र च यद्यप्यर्थान्तराद्यभि-धानेऽपि वस्तुनः साधनदूषणयोरसंभवाद् न कथोपरमः, तथापि परा-र्थानुमाने वक्तुर्गुणदोषा अपि परीक्ष्यन्त इति न्यायात् स्वात्मनोऽऋा-घ्यत्वविघाताय यावदेवावदातं तावदेवाभिधातव्यम् । अन्यथा शब्दा-निस्यत्वं साधियतुकामस्य 'प्रागेव नाभिप्रदेशात् प्रयत्नप्रेरितो वायुः प्राणो नामोर्ध्वमाकामन्तुरःप्रभृतीनां स्थानानामन्यतमस्मिन् स्थाने प्रयत्नेन विधार्थते, स विधायमाणः स्थानमभिहन्ति, तस्मात् स्थानाद् ध्वनिरुत्पद्यते ' इत्यादिशिक्षासूत्रोपदिष्टशब्दोत्पत्तिस्थानादिनिरूपणां क-र्णकोटरप्रवेशप्रक्रियां च प्रकाश्य य एवंविधः शब्दः सोऽनित्यः कृतकत्वादिति हेतुमुपन्यस्य पुनः पटकुटादिदृष्टान्तमुत्पत्त्यादिमुखेन वर्णयतः प्रथमकक्षेत्र न समाप्येत,कुतः प्रतिवादिनोऽवकाशः?। कि**ञ्च,** परप्रतिपत्तये वचनमुचार्यत इति यावदेव परेणाऽऽकाङ्कितम्, तावदेव युक्तं वक्तम् । लोकेऽपि वादिनोः करणावतीर्णयोरेकः स्वकीयकुलादि-वर्णनां कुर्वाणः पराक्रियते, प्रकृतानुगतमेवोच्यतामिति चानुशिष्यते । किं पुनस्तद्वदातम् ? इति चेत्, यसिन्नभिहिते न भवति मनागपि स-चेतसां चेतसि क्वेशलेशः; एते हि महात्मानो निष्पतिमप्रतिभाषेयसी-परिशोछनसुकुमारहृद्याः स्वल्पेनाप्यर्थान्तरादिसंकीर्तनेन प्रकृतार्थ-प्रतिपत्ती विद्रायमानेन न नाम न क्वित्रयन्ति । तेन खखद्र्शनानु-सारेण साधनं दूषणं चाऽर्थान्तरन्यूनक्विष्टतादिदोषाऽकछिषतं वक्तन्यम्। तन्नार्थान्तरं प्रागेवाऽभ्यधायि। न्यूनं तु नैयायिकस्य चतुरवयवाद्यनुमान-मुपन्यस्यतः । क्रिष्टं यथा-यत् कृतकं, कृतकश्चायं, यथा घटः, तसाद्-नित्यसत्तत्त्वित्म्, कृतकत्वाच्छन्दोऽनित्य इत्यादि न्यवहितसंबन्धम्। नेयार्थ यथा-शब्दोऽनित्यो द्विकत्वादिति, द्वौ ककारौ यत्रेति द्विकशब्दे-न कृतकशब्दो लक्ष्यते, तेन कृतकत्वादित्यर्थः । न्याकरणसंस्कारहीनं यथा-शब्दोऽनित्यः कृतकत्वस्मादिति। असमर्थं यथा-अयं हेतुर्ने स्वसा-ध्यगमक इत्यर्थेनाऽसौ स्वसाध्यवातक इति । अऋछि यथा-नोदनार्थे चकारादिपदम् । निरर्थकं यथा-शब्दो वै अनित्यः कृतकत्वात् खल्विति । अपरामृष्टविधेयांशं यथा-अनित्यशब्दः कृतकत्वादिति, अत्र हि शब्दस्याऽनित्यत्वं साध्यं प्राधान्यात् पृथग् निर्देश्यम्, न तु समासे गुणीभावकालुष्यकलङ्कितमिति । पृथग्निर्देशेऽपि पूर्वमनुवाद्यस्य शब्द-स्य निर्देशः शस्यतरः, समानाधिकरणतायां तद्नुविधेयस्यानिस्यत्वस्या-. ऽळच्यास्पदस्य तस्य विधातुमशक्यत्वादित्यादि । तदेवमादि वदन् वादी समाश्विष्यते नियतमश्वाध्यतया । प्रतिवादिना तु स्वस्यानुषङ्गिक-आध्यत्वसिद्धये तत्प्रकाश्य साधनदृषणे यत्नवता भाज्यम्, नतु तावतैव स्वात्मनि विजयश्रीपरिरम्भः संभावनीयः। प्रकटिततीर्थान्तरीयकल-.क्कोऽकलक्कोऽपि प्राह-वादन्याये दोषमात्रेण यदि पराजयप्राप्तिः पुनरु-क्तवच्छ्रुतिदुष्टार्थदुष्टकल्पनादुष्टादयोऽळङ्कारदोषाः पराजयाय कल्पेर-क्रिति। नतु वादी साधनमभिधाय कण्टकोद्धारं कुर्वात वा, न वा?, का-मचार इत्याचक्ष्महे । तत्राऽकरणे तावद् न गुणो न दोषः । तथाहि-स्वप्रैाढेरप्रदर्शनाद् न गुणः,परानुझावितस्यैव दूषणस्यानुद्धाराच न दोषः; चद्भावितं हि दूषणमनुद्धरन् दुष्येत । अथ कथं न दोषः?, यतः सत्य-पि हेतोः सामर्थ्ये तद्प्रतिपादनात् संदेहे प्रारब्धासिद्धिः, इस्रवश्यकर-णीयं दूषणोद्धरणांमिति चेत् । कस्यायं सन्देहः? वादिनः, प्रतिवादिनः, सभ्यानां वा । न तावद् वाद्निः, तस्यासत्यपि सामर्थ्ये तन्निर्णयाभि-मानेनैव प्रवृत्तेः, किं पुनः सति प्रतिवादिसभ्यसंदेहापोहाय तु सामर्थ्य प्रमाणेनैव प्रदर्शनीयम् ?। तत्रापि प्रमाणान्तरेण सामर्थ्याप्रदर्शने संदेहः, प्रदर्शने तु तत्रापि प्रमाणान्तरेण तत्प्रदर्शनेनाऽनवस्था । अथ यथा स्वार्थानुमाने हेतोः साध्यमध्यवसीयते, हेतोश्च प्रसक्षादिभिः अतिपत्तिः, न चाऽनवस्था, तथा परार्थानुमानेऽपीति चेत् , तार्हे यथा प्रत्य-क्षादेः कस्यचिद्भ्यासद्शायां स्वतःसिद्धप्रमाणतयाऽनेपक्षितसामध्येप-द्र्शनस्यापि गमकत्वम्, एवमन्ततो गत्वा कस्यचित् परार्थानुमानस्या-पि तथैव तदवश्यमभ्युपेयम् ; इति गतं सामर्थ्यप्रदर्शननियमेन । अथ

<sup>. &</sup>lt;u>१ चो</u>चनम्रित्यर्थः।

यत्रानभ्यासद्शायां परतः प्रामाण्यसिद्धिः; तत्र तत्प्रदर्शनीयमेवेति चेत् , यदि न प्रदर्श्यते किं स्यात् ?, ननूक्तमेव-संदेहात् प्रारब्धासिद्धिः, इति चेत्। तर्हि यथा सद्पि सामध्यमप्रदर्शितं न प्रतिवादिना प्रती-यते, तद्वत् संदेहोऽपि प्रतिवादिगतोऽप्रदर्शितः कथं वादिना प्रती-येत ?। स्वबुद्धयोत्प्रेक्ष्यत इति चेत्, इतरेणापि यदि तत्सामर्थ्य स्वबुद्धयैवोत्प्रेक्ष्येत, तदा किं क्षूणं स्यात् ?। अथ वादिनः साधनसम-र्थनशक्तिं परीक्षितुं न तदुःस्रेक्ष्यते, तर्हि प्रतिवादिनो दूषणशक्तिं परीक्षित्रमितरेणापि न संदेहः स्वयमुत्प्रेक्ष्यते । अथ द्वितीयकक्षायां दूषणान्तरवत् संदेहमपि प्रदर्शयन् स्फोरयत्येव दूषणशक्तिं प्रतिवादी, इति चेत्। ताई वाद्यपि तृतीयकक्षायां दूषणान्तरवत् संदेहमपि व्यपो-हमानः किं न समर्थनशक्ति व्यक्तीकरोति ?। किञ्च, केनचित् प्रका-रेण सामर्थ्यप्रदर्शनात् कस्यचित् संदेहस्यापोहेऽपि तस्य प्रकारान्तरेण संभवतोऽनपोहे कथं प्रारब्धसिद्धिः ?; विप्रतिपत्तेरिव संदेहस्थापि ह्यप-रिमिताः प्रकाराः, इति कियन्तस्ते स्वयमेवाशङ्क्याऽऽशङ्क्य शक्याः पराकर्त्तुम् ?। न च प्रदर्शितेऽपि सामर्थ्ये स्वपक्षैकपश्चपातिनोऽस्य विश्रम्भः संभवति, येन प्रारब्धमवबुध्येत । दृश्यन्ते हि साधन-भिव तत्समर्थनमपि कद्र्थयन्तः प्रतिवादिनः, इति साधनमभिधाय सामर्थ्याऽप्रदर्शनेऽपि दोषाभावात् स्थितमेतदकरणे न गुणो न दोष-इति । करणे त यदेव संदेहस्य विवादस्य वा भवेदास्पदम् , तस्यैवोद्धारं क्रवीणः समलंकियते प्रौढतागुणेन, यदुद्धरेत् तत्संदिग्धमेव विवा-दापन्नमेव चोद्धरेदिसेवमवधार्यते, न तु यावत् संदिग्धं विवादा-पन्नं वा तावत् सर्वमुद्धरेदेवः असंख्याता हि सन्देहिववादयोर्भेदाः, कस्तान् कात्स्न्येंन ज्ञातुं निराकर्तुं वा शक्नुयात् ?। इति यावत्तेभ्यः प्र-सिद्धिः प्रतिभा वा भगवती प्रदर्शयति, तावदुद्धरणीयम् , तद्धिकोद्धार-करणे तु कद्रथ्यते सिद्धसाधनाभिधानादिदोषेण । सिद्धमपि साध-र्थंश्च कदा नामायं वावद्को विरमेदिति सत्यं व्याकुळाः साः, एकेन प्रमाणेन समर्थितस्यापि हेतोः पुनः समर्थनाय प्रमाणान्तरोपन्यास-

प्रसङ्गात्, साध्यादेरप्येवम्,इति न कािश्वदमुख्य सीमानमालोकयामः। तेन सिद्धस्य समर्थनमनर्थकत्वाद् न कर्तव्यम्। 'सिद्धसाध्यसमुचारणे सिद्धं साध्यायोपदिइयते' इति न्यायात् साध्यसिद्धये त्वभिधानमस्या-वर्यमुपेयम्, अपरथा ह्यसिद्धमसिद्धेन साधयतः किं नाम न सिद्धवे-त् ?। यत्र तु सिद्धत्वेनोपन्यस्तस्यापि सिद्धत्वं संदिग्धं विवादाधि-रूढं वा भवेत्, तत्र तत्समर्थनं सार्थकमेव । ततः स्थितमेतद् यो यत् सिद्धमभ्युपैति, तं प्रति न तत्साधनीयमिति । बौद्धो हि मीमांस-कं प्रत्यनित्यः शन्दः सत्त्वात्, इत्यभिधायोभयसिद्धस्यार्थक्रिया-कारित्वरूपस्य सत्त्वस्यासिद्धत्वमुद्धरन् न कमप्यर्थे पुष्णाति, केवछं सिद्धमेवार्थं समर्थयमानो न सचेतसामाद्रास्पद्म् । अनैकान्ति-कत्वं पुनराशङ्क्योद्धरत्रिधरोपयति सरसे सभ्यचेतिस स्वप्रौढिवछ-रीम्। तदिह यथा-कश्चित् चिकित्सकः कुतश्चित् पूर्वरूपादेः संभाव्य-मानोत्पत्ति दोषं चिकित्सति, अन्यः कश्चिदुत्पन्नमेव, कश्चित्त्वसंभाव्य-मानोत्पत्तितयाऽनुत्पन्नतया च निश्चिताभावम्, इत्येते त्रयोऽपि यथो-त्तरमुत्तममध्यमाधमाः; तद्वद्वाद्यप्येकः कथिश्वदाशङ्क्यमानोद्गावनं दोषं समुद्धरति, अपरः परोद्भावितम्, अन्यस्त्वनाशङ्क्यमानोद्भावन-मनुद्भावितं चेति, एतेऽपि त्रयो यथोत्तरमुत्तममध्यमाधमा इति परमार्थः।

"स्वपक्षसिद्धये वादी साधनं प्रागुदीरयेत्। यदि प्रौढिः प्रिया तत्र, दोषानिष तदुद्धरेत्" ॥१॥ इति संप्रहम्कोकः।

द्वितीयकक्षायां तु प्रतिवादिना स्वात्मनो निर्दोणत्वसिद्धये वादि-वद्वदातमेव वक्तव्यम् । द्वयं च विधेयम्-परपक्षप्रतिक्षेपः, स्वपक्षसि-द्विश्च । तत्र कदाचिद् द्वयमप्येतदेकेनैव प्रयत्नेन निर्वच्येते, यथा-नित्यः शब्दः कृतकत्वात् , इत्यादौ विरुद्धोद्धावने, परप्रहरणेनैव परप्रा-णव्यपरोपणात्मरक्षणप्रायं चैतत् प्रौढतारूपप्रियसखीसमन्वितामेव विज्यश्रियमनुष्ठज्जयति । असिद्धताशुद्धावने तु खपक्षसिद्धये सा- धनान्तरमनित्यः शब्दः सत्त्वादित्युपाददानः केवलामेव तामव-लम्बते । तद्प्यनुपाददानस्त्वसिद्धतायुद्धावनभूतं ऋाध्यतामात्रमेव प्राप्नोति, न तु प्रियतमां विजयश्रियम्। यदुद्यनोऽप्युपादिशत्-वादि-वचनार्थमवगम्याऽनुद्य दषयित्वा प्रतिवादी स्वपक्षे स्थापनां प्रय-जीत, अप्रयुजानस्तु दृषितपरपक्षोऽपि न विजयी, ऋाघ्यस्त स्यात्, आत्मानमरक्षन् परघातीव वीर इति। तद्यदीच्छेत् प्रौढता-न्वितां विजयश्रियम् , तत्राऽप्रयत्नोपनतां तयोः प्राणभतां हेतो-र्विरुद्धतामवधीरयेत् , निपुणतरमन्विष्य सति संभवे तामेव प्रसा-धयेत् । न च विरुद्धत्वमुद्भाव्य स्वपक्षसिद्धये साधनान्तरमभिद-धीत, व्यर्थत्वस्य प्रसक्तेः । एवं तृतीयकक्षास्थितेन वादिना विरुद्ध-त्वे परिहृते चतुर्थकक्षायामपि प्रतिवादी तत्परिहारोद्धारमेव विद्-धीत, न तु दूषणान्तरमुद्भाव्य स्वपक्षं साधयेत्, कथाविरामाभावप्र-सङ्गात् । नित्यः शब्दः कृतकत्वात्, इत्यादौ हि कृतकत्वस्य विरुद्धत्व-मुद्भावयता प्रतिवादिना नियतं तस्यैवाऽनित्यत्वसिद्धौ साधनत्व-मध्यवसितम् , अत एव न तदाऽसौ साधनान्तरमारचयति । स चे-द्यं चतुर्थकक्षायां तत्परिहारोद्धारमनवधारयन् प्रकारान्तरेण पर-पक्षं प्रतिक्षिपेत् ; स्वपक्षं च साधयेत् , तदानीं वादिना तद्दूषणे कते स पुनरन्यथा समर्थयेत्; इत्येवमनवस्था । किञ्च, एवं चेत् प्रतिवादी विरुद्धत्वोद्भावनमुखेनाऽनित्यत्वसिद्धौ स्वीकृतमपि कृतकत्वं हेतुं परि-हृत्य सत्त्वादिरूपं हेरवन्तरसुररीकुर्यात् , तदा वाद्यपि नित्यत्वसिद्धौ तमुपात्तं परित्यच्य प्रत्यभिज्ञायमानत्वादि साधनान्तरमभिद्यानः कथं वार्येत ?, अनिवारणे तु सैवानवस्था सुस्थायते । तदिदमिह रह-स्यम्-उपक्रान्तं साधनं दूषणं वा परित्यज्य नापरं तदुदीरयेदिति। विरुद्धत्वोद्भावनवत् प्रत्यक्षेण पक्षवाधोद्भावनेऽप्येकप्रयत्ननिर्वर्त्ये एव परपक्षप्रतिक्षेपस्वपक्षसिद्धी । कदाचिद् भिन्नप्रयत्ननिर्वर्त्ये एते संभवतः, तत्र चायमेव क्रमः-प्रथमं परपक्षप्रतिक्षेपः, तद्रत् स्वप-क्षसिद्धिरिति। यथा-नित्यः शब्दश्राक्षुषत्वात्, प्रमेयत्वाद् वाः इत्युक्तेऽ- सिद्धत्वानैकान्तिकत्वाभ्यां परपश्चं प्रतिक्षिपेत्, अनित्यः शब्दः छुत-कत्वात्, इत्यादिना च प्रमाणेन स्वपश्चं साधयेत् । नतु न परं निगृद्ध स्वपश्चसिद्धये साधनमिधानाईम्, पराजितेन सार्ध विवादाभावात्; न खलु छोकेऽपि कृतान्तवक्षान्तरसंचारिणा सह रणो दृष्टः श्रुतो वेति । तत् किमिदानी द्वयोजिगीषतोः कचिदेशे राज्याभिषेकाय स्वीकृत-विभिन्नराजवीजयोरेकश्चेदन्यत्रं निहन्यात्, तदा स्वीकृतं राजवीजं न तन्नाभिषिक्षेत् ?, तद्येमेव ह्यसौ परं निहतवान् । अकछङ्कोऽप्य-भ्यथात—

" विरुद्धं हेतुमुद्भाव्य वादिनं जयतीतरः । आभासान्तरमुद्भाव्य पक्षसिद्धिमपेक्षते" ॥ १ ॥ इति ।

परपश्चं च दूषयम् यावता दोषिविषयः प्रतीयते, तावदतु-वदेत्, निराश्रयस्य दोषस्य प्रत्येतुमशक्यत्वात् । न च सर्व दोषिविषय-मेकदैवाऽनुवदेत्; एवं हि युगपद् दोषाभिधानस्य कर्तुमशक्यत्वात्, क्रमेण दोषवचने कार्ये । ततो निर्धार्थ पुनः प्रकृतदोषविषयः प्रदर्शनीयः, अप्रद्शिते तिस्मन् दोषस्य वक्तुमशक्यत्वात्, तथा च द्विरनुवादः स्यात्, तत्र च प्राक्तनं सर्वानुभाषणं व्यथमेव भवेदिति । अनुवादश्चा-ऽनित्यः शब्दः कृतकत्वादित्युक्तं कृतकत्वादित्यसिद्धो हेतुः, कृतकत्व-मसिद्धम्, असिद्धोऽयं हेतुरित्यवमादिभिः प्रकारेरनेकथा संभवति । अथ दूषणमेकमनेकं वा कीर्त्तयेत्, किमत्र तत्त्वम् १। पर्षदिजज्ञासायामेकमेव, तस्मादेव परपक्षप्रतिश्चेपस्य सिद्धेद्वितीयादिद्योषाभिधानस्य वैय-थ्यात्, तिज्ज्ञासायां च संभवे यावत्स्फूर्त्यनेकमिप प्रौढिप्रसिद्धेः, इति व्रमः ।

" दूषणं परपक्षस्य स्वपक्षस्य च साधनम् । प्रतिवादी द्वयं कुर्योद् भिन्नाभिन्नप्रयत्नतः " ॥ १ ॥ इति संप्रदृश्लोकः ।

तृतीयकक्षायां तु वादी द्वितीयकक्षास्थितप्रतिवादिप्रदार्शेतदृष-णमदृषणं कुर्यात्, अप्रमाणयेश्व प्रमाणम्, अनयोरन्यतरस्यैव करणे वादाभासप्रसङ्गात् । उदयनोऽप्याह्-नापि प्रतिपक्षसाधनमितर्वत्यं प्रथमस्य साधनत्वाविस्थितिः, शिङ्कतप्रतिपक्षत्वािदितिः, अदूष्यंस्तु रिश्वतस्यप्क्षोऽपि न विजयी, ऋाध्यस्तु स्याद्, विश्वतपरप्रहार इव समप्रहरमाण इति चेति । न च प्रथमं प्रमाणं दूषितत्वात् परित्यज्य परोदीरितं च प्रमाणं दूषियत्वा स्वपक्षसिद्धये प्रमाणान्तरमाद्वियेत, कथाविरामाभावप्रसङ्गादित्युक्तमेव । अत एव स्वसाधनस्य दूषणातुद्धारे परसाधने विरुद्धत्वोद्धावनेऽपि न जद्य्यवस्थाः तदुद्धारे तु तदुद्धारे तु तदुद्धारे विजयायेति को नाम नानुमन्यते । सोऽयं सर्वविजयेभ्यः ऋाध्यते विजयायेति को नाम नानुमन्यते । सोऽयं सर्वविजयेभ्यः ऋाध्यते विजयायेति को ताम नानुमन्यते । सोऽयं सर्वविजयेभ्यः ऋाध्यते विजयायेति को ताम नानुमन्यते । सोऽयं स्वपक्षान्त्रप्रमं कार्यत इति । वादी तृतीयकक्षायां प्रतिवादिप्रदर्शितं दूषणं दूषयेत् , पूर्वं प्रमाणं चाप्रमाणयेदिति । एवं चतुर्थपश्चमकक्षादाविष स्वयमेव विचारणीयम् ॥ २२ ॥

अथ तत्त्वनिर्णिनीषुवादे कियत्कक्षं वादिप्रतिवादिभ्यां वक्तव्यमिति निर्णेतुमाहु:-

## उभयोस्तत्त्वनिर्णिनीषुत्वे यावत् तत्त्वनिर्णयं यावत्स्फूर्ति च वाच्यम् ॥ २३ ॥

एकः स्वात्मनि तत्त्वनिर्णिनीषुः; परख्र परत्र, ह्रौ वापरस्परम्, इत्येवं द्वाविष यदा तत्त्वनिर्णिनीषू भवतस्तदा यावता तत्त्वस्य निर्णयो भवित, तावत् ताभ्यां स्फूर्तौ सत्यां वक्तव्यम् ; अनिर्णये वा यावत् स्फुरित तावद् वक्तव्यम् । एवं च स्थितमेतत्-

> "स्वं स्वं दर्शनमाश्रित्य सम्यक् साधनदृष्णैः। जिनीषोर्निर्णनीषोर्वा वाद एकः कथा भवेत् ॥ १ ॥ भङ्गः कथात्रयस्थाऽत्र निम्हस्थाननिर्णयः। श्रीमदुरत्नाकरम्रन्थाद् धीधनैरवधार्यताम् ॥ २ ॥

यतः--

प्रमेयरत्नकोटीभिः पूर्णो रत्नाकरो महान् ।

#### प्रमाणनयतत्त्वाळोकाळङ्कारः-

१८६

तत्रावतारमात्रेण वृत्तेरस्याः कृतार्थता" ॥ ३ ॥ प्रमाणे च प्रमेये च बालानां बुद्धिसिद्धये। किश्चिद् वचनचातुर्यचापळायेयमाद्घे ॥ १॥ न्यायमागीदतिकान्तं किञ्चिदत्र मतिभ्रमात । यदक्तं, तार्किकै: शोध्यं तत् कुर्वाणै: कृपां मयि ॥ २ ॥ आशावासःसमयसमिधां संचयैश्रीयमाने स्त्रीनिर्वाणोचितशुचिवचश्चातुरीचित्रभानौ । प्राजापत्यं प्रथयति तथा सिद्धराजे जयश्री-र्यस्योदाहं व्यधित स सदा नन्दताद् देवसूरिः ॥ ३॥ प्रज्ञातः पद्वेदिभिः स्फुटदृशा संभावितस्तार्किकैः कुर्वाणः प्रमदाद् महाकविकथां सिद्धान्तमार्गाध्वगः । दुर्वोद्यङ्कुशदेवसूरिचरणाम्भोजद्वयीषट्पदः श्रीरत्नप्रभसूरिरल्पतरधीरेतां व्यधाद् वृत्तिकाम् ॥ ५ ॥ वृत्तिः पञ्च सहस्राणि येनेयं परिपठ्यते । भारती भारती चाऽस्य प्रसर्पन्ति प्रजल्पतः ॥ ६ ॥ इति प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारे श्रीरत्नप्रभाचार्यविरचितायां रत्नाकरावतारिकाख्यलघुटीकायां वादस्वरूपनिर्णयो नामाष्ट्रमः परिच्छेदः ।

॥ तत्समाप्तौ च समाप्तेयं रत्नाकरावतारिकाऽऽख्यलघुटीका ॥

